



رَفَعُ عِب (لرَّحِي (الْجَدِّي السِّلَيْن (الْفِرُ (الْفِرُو وَكِرِي www.moswarat.com

سِلْسِلَةُ ٱلْعَقَائِدِ "٣"

أبو تحفيض عمر ترعي و العزر قريتي مرس بحليذ الدعوة الاسلامية - جامعة الأزهر



رَفَعُ حَبِّ لِالرَّحِيُّ لِالْبَخِّرِيَّ (سِكِنَ لانِنْ لاِنْورُ وكِرِي www.moswarat.com

را المورث عن المراب المعامل ا

حقوق الطبع محفوظة للناشر

#### رَفَعُ عجب ((رَجِيلُ (الْخِرَّي (سُولِينَ (الْفِرَدُ كِرِينَ www.moswarat.com

# مقدمة الكتاب

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه، ونستهديه ونستغفره، ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، إنه من يهد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادى له.

وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لاشريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، اللهم صل على محمد النبي وأزواجه أمهات المؤمنين وذريته وأهل بيته كما صليت على آل ابراهيم إنك حميد مجيد.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْقَهُ اللَّهَ حَقَّ ثَقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَسَّمُ مُسْلِمُونَ ﴾ (١) ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ٱلَّذِى تَسَاءً لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَيَهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ٱلَّذِى تَسَاءً لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَيَهُمَا وَلَيْ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمُ وَقِيمًا ﴾ (٢)

﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِيدَا يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَالَكُوْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمُن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوَزَّا عَظِيمًا ﴾ (7)

### أما بعد

فلقد كلفت بتدريس مادة العقيدة الإسلامية على طلبة معهد الدعوة والدعاة بالجمعية الشرعية فدرست للسنة الأولى « أركان الإيمان » واخترت لها كتاب «عقيدة المؤمن » ليسريته وسهولته، وحسن عرضه، وبليغ عبارته، وحسن استدلاله، وصدق حديثه.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ١٠٢ . (٢) سورة النساء الآية ١. (٣) سورة الأحزاب: ٧٠، ٧١

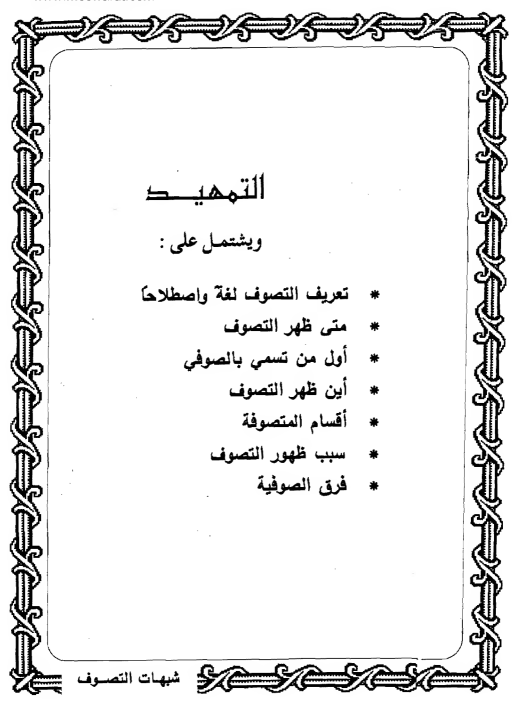
فلما أردت أن أدرس للسنة الثانية «علم التصوف» نظرت في كتاب أقرره على الطلاب فلم أجد إلا كتابًا يمتدح التصوف ويثنى على المتصوفة، ويبالغ في ذلك دون ما نظرة تقويم، أو كلمة تصحيح، بل معهم في صوابهم وخطئهم، إن لم يصفهم بأعلى الدرجات وأفضل المنازل. أو كتابا يهجو الصوفية هجاءًا مرًا، وينكر التصوف برمته، ويحارب ذلك حربًا شعواء إن لم يكن يرميهم بالكفر والخروج عن الإسلام.

والحق أن هذا إفراط أو تفريط يمقته الإسلام ويرفضه، ولذلك احترت في تقرير كتاب عليهم، ونحن نريد أن نتكلم بوسطية الإسلام وأن ننصف القوم، بأن نقول مالهم وما عليهم، دونما حياء أو خجل، فاضطررت للكتابة في ذلك، ولو على سبيل الإيجاز – رغم مشغوليتي برسالتي، ولقد من الله على، فقرأت كلامًا لشيخ الإسلام ابن تيمية فكان – في هذه المسألة – ميزان الاعتدال، ووسطًا بين الأقوال، فيثبت لمن وافق السنة حقه من المحبة والتوقير، ويدفع ببرهان الشرع الزائغين والمبتدعين، مع الإقرار بأن حال النبي عليه وحال أصحابه رضى الله عنهم هو أكمل الأحوال.

نسأل الله تعالى أن يثبتنا على السنة، وأن يتوفانا عليها، وأن يرزقنا محبة من والاه، وعداوة وبغض من عاداه.وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

عهر بن عبد العجويج

رَفَعُ عبس (لرَّحِنِ) (اللَّجَشَّ يَ (سِّكِنَهُ (لاِنْهُ (الِفِرَةُ وَكِرِينَ www.moswarat.com



# بِثِهُ النَّالِحُونَ البَّحِينَ عُنْ البَّحِينَ عُنْ البَّحِينَ عُنْ البَّحْمَةِ الْبَحْمَةِ عُنْ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمِدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمِدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمِدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمِدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمَدُ الْمُحْمِدُ الْمُحْمِدُ اللَّهِ الْمُحْمَدُ الْمُحْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُحْمِدُ الْمِحْمِدُ الْمُحْمِدُ الْمُحْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِي مُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِي مِنْ الْمُعِمِ الْمُعِمِ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِي مُعْمِدُ الْمُعِمِ الْمُعْمِ الْمُعِمِ ال

رَفِّعُ عِبِي (الرَّحِجَ لِي (الْهَجَرَّي رُسِكِنَهُمُ الْاِيْرُمُ الْاِيْرُوكُ رُسِكِنَهُمُ الْاِيْرُمُ الْاِيْرُوكُ www.moswarat.com



#### ت<del>ه به به حاله</del>

أولاً : - مقدمة حول : « معنى التصوف وظهوره، وفرق المتصوفة وأقسامهم »

# أ – معنى كلمة صوفى

\* لغة : إن الذين كتبوا عن هذا الموضوع اختلفوا في هذه الكلمة « صوفي» هل هي مشتقة من الصوف أو من الصُفّة أو من الصفاء أو من الصف. ونحو ذلك، فاختار بعضهم أنها مشتقة من إحدى هذه الكلمات دون غيرها، بينما قال آخرون إنها تصلح أن تكون مشتقة منها جميعا، لأن لها من كل كلمة منها معنى يصح انصرافها إليه، فمن نسبها إلى الصوف لاحظ كثرة لبسهم له، ومن نسبها إلى الصفة لاحظ محاولتهم التشبه بأهل الصفة « رضى الله عنهم » ، ومن نسبها إلى الصفاء لاحظ صفاء سريرتهم، ومن نسبها إلى الصف لاحظ حرصهم على الصف الأول . . . الخ.

هذا ولكن اللغة لاتسعفنا في تصحيح اشتقاقها من كل هذه الكلمات، فقد بين الإمام « القشيري»، وكذلك الإمام « ابن تيمية » وغيرهم خطأ من قال باشتقاقها من أكثر هذه الكلمات. ونوضح ذلك فنقول، وبالله التوفيق:

# ١ – النسبة إلى الصُّفَّة :

وهي الموضع الذي بني لايواء جماعة من المسلمين بالمسجد النبوي الشريف لم يكن لهم أهل بالمدينة المنورة ولامنازل لهم بها، وقد كان عامتهم من الفقراء المهاجرين.

فرأى بعض الصوفية أن الكلمة منسوبة في الأصل إلى هذه « الصفة» ، ولكن الإمام القشيري يعترض على صحة هذه النسبة بقوله: «فالنسبة إلى الصفة لاتجئ على نحو صوفي» (١) ويقول شيخ الإسلام «ابن تيمية» من قال إنه نسبة إلى الصفة قيل له كان حقه أن يقال «صُفَّية»(٢)

۲- مجموع الفتاوي لابن تيمية جـ ١٠ ص ٣٦٩ ١- الرسالة للقشيري صد ٢١٧

#### ٢ - النسبة إلى الصفاء:

والمقصود به هنا هو صفاء الروح وصفاء السريرة، فالصوفية ينسبون أنفسهم إلى الصفاء لما فيه من معان سامية رفيعة.

ولكن النسبة إلى الصفاء لاتصح من حيث اللغة، يقول الإمام القشيرى: «ومن قال إنه من الصفاء فاشتقاق الصوفي من الصفاء بعيد في مقتضى اللغة»(١)

ويقول ابن تيمية: « ومن قال هي نسبة إلى الصفاء قيل له: كان حقه أن يقال صفائية، ولو كان مقصورا لقيل صفوية »(٢).

# ٣- النسبة إلى الصف:

وقد يقصدون بالصف هنا معانى كثيرة، منها الصف الأول في الصلاة، ومنها الصف المقدم بين يدى الله عمومًا، ولكن اللغة أيضا لاتسعفنا في إضافة كلمة «صوفى» إلى هذا الاسم، يقول الإمام القشيرى: «وقول من قال إنه مشتق من الصف، فكأنهم في الصف الأول بقلوبهم من حيث المحاضرة مع الله تعالى، فالمعنى صحيح ولكن اللغة لاتقتضى هذه النسبة إلى الصف »(٣).

وقال الشيخ ابن تيمية : ومن قال نسبة إلى الصف المقدم بين يدى الله، قيل له كان حقه أن يقال «صُفِّية»(٤)

#### ٤ - النسبة إلى الصفوة:

أي الصفوة من خلق الله و هو غلط، لأنه لو كان كذلك لقيل: صفوي(°)

١- الرسالة للقشيري صـ ٢١٧

۲- مجموع الفتاوي جد ۱ صد ٣٦٩

٣- الرسالة للقشيري ص ٢١٧

٤ - مجموع الفتاوي لابن تيمية جد ١٠ صد ٣٦٩

٥- الصوفية والفقراء لابن تيمية صـ ٦

### ٥ - النسبة إلى صوفة:

وهو صوفة بن بشر بن أدّ بن طابخة، قبيلة من العرب، كانوا يجاورون بمكة من الزمن القديم، ينسب إليهم النساك.

ولقد تكلم شيخ الاسلام عن هذه النسبة إلى «صوفة» المذكور، فأجاز وقوعها من حيث اللغة، ولم يتعرض القشيرى لهذه النسبة، إلا أن الامام ابن تينية بعد أن صحح هذه النسبة من حيث اللغة بالقياس على كلمة «كوفة، فإن النسبة منها «كوفي» فكذلك «صوفة» النسبة منها «صوفى» وضعف صحة هذه النسبة من حيث علاقة الصوفية بهذه القبيلة من العرب، وذلك لاستبعاد أن ينتسب بعض الزهاد من المسلمين إلى قبيلة من العرب كانت تعبد الله على جهل، بل يجزم الشيخ بأن غالب من تكلم باسم الصوفى لا يعرف هذه القبيلة ولا يرضى أن يكون مضافا إلى قبيلة فى الجاهلية لوجود لها فى الاسلام (١)

#### ٦- النسبة إلى صوفيا:

و «صوفيا» كلمة يونانية ومعناها الحكمة وهو لم يصح لغة ولانسبا.

#### ٧ - النسبة إلى الصوف:

وعلى الصحيح أن اشتقاق كلمة «صوفى» من «الصوف» فيقال تصوف إذا لبس الصوف، كما يقال: تقمص إذا لبس القميص، وتبرقعت المرأة إذا لبست البرقع، ونحو هذا. فهى نسبة تصح من حيث الواقع، فقد عرف الصوفية بلبسهم الصوف وكان ذلك علامة على الزهد الذي عرفوا به.

\* ومع ترجيحنا صحة هذه النسبة الا أنه لم يخل من اعتراضات، منها : -

أ - أن الصوفية ليسوا مختصين بلبس الصوف دون غيرهم. وهو رأى الإمام القشيرى (٢)

۱- مجموع الفتاوى جـ ١١ صـ ٦ بتصرف ٢- الرسالة للقشيرى صـ ٢١٧

أى أن كافة الناس قد يلبسون الصوف في وقت ويتركونه في وقت، ومنهم الصوفية، فما الداعى لتخصيص الصوفية به حتى ينسبوا إليه دون غيرهم علما بأن النسبة إلى الصوف صحيحة عنده من حيث اللغة.

وقد أجاب « ابن خلدون» على هذا الاعتراض في مقدمته، من ناحيتين :

الناحية الأولى : إنه لو استعرضنا طوائف الناس كالصناع والزراع والعمال لانجد أن طائفة منهم يغلب على أفرادها لبس الصوف كما غلب في طائفة الصوفية.

الناحية الثانية : أن هذه الطائفة كانت تلبس الصوف زهدًا وتورعًا عن لبس الفاخر من الثياب، أما سائر الناس من غيرهم - فيلبسونه لا لهذا الغرض الذي ينشده الصوفي، حينئذ يكون تميزهم بلبس الصوف أمرًا واضحًا(١) وهذا تحقيق جيد من العلامة ابن خلدون.

ب - الاعتراض الثاني : أن لبسهم الصوف كان تشبها بالمسيح عيسى ابن مريم عليه السلام، وليس بالنبي محمد عليه السلام، وليس بالنبي محمد عليه السلام،

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في الفتاوى (٢) عن «محمد بن سيرين» أنه بلغه أن قومًا يفضلون لباس الصوف «فقال: إن قومًا يتخذون الصوف يقولون: إنهم يتشبهون بالمسيح ابن مريم، وهدى نبينا أحب الينا، وكان النبي تلك يلبس القطن وغيره، أو كلامًا نحوا من هذا (٣)

١- المقدمة لابن خلدون صـ ٣٣٤

۲- مجموع الفتاوي جـ ۱۱ صـ ۷

<sup>-7</sup> راجع / موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية، د / أحمد بن محمد بناني ص-7 -7 بتصرف و / في ظلال التصوف الإسلامي د / طه دسوقي صـ -7 بتصرف

# معنى كلمة « صوفي » أو« تصوف »

\*اصطلاحًا: وحول تعريف التصوف اصطلاحًا، نقول: لقد أصبح من المعروف لدى العلماء الذين كتبوا عن التصوف أن تعريف التصوف بعبارة واحدة جامعة مانعة إن لم يكن متعذرًا فهو متعسر جدًا، وهذا سببه كثرة ماورد من التعاريف المختلفة للتصوف على لسان كثير من كبار الصوفية، بل قد يرد عن الشخص الواحد كثير من التعاريف تتراوح بين الاختصار والإسهاب، أو بين الاقتضاب والاطناب، وتتحدث عن الوسيلة أو الغاية، وتختلف عن بعضها في تصوير معنى التصوف.ولقد فسر الإمام القشيرى هذا الاضطراب والتعدد في تعريف التصوف حتى عن الشخص الواحد بأن كل واحد يتكلم بحكم الوقت والحال الذي هو فيه، فإذا تغير الوقت والحال تكلم بحكم وقته وحاله الجديد(١)

\* وإليكم نماذج من تعريف الصوفية للتصوف، وقد أردفناها بتعليق عليها وملاحظات فيها:

۱ – قال سهل بن عبد الله التسترى (\*) : « الصوفى من صفا الكدر، وامتلأ من الفيكر، وانقطع إلى الله من البشر، واستوى عنده الذهب والمدر» (۲).

وهو تعريف اشتمل على عبارات منمقة وعامة، قد لوحظ فيها موضوع الفواصل اللغوية أو السجع أكثر من أي شيء آخر، فما هو الكدر الذي صفا منه الصوفي ؟

هل هو كدر الخلق أو كدر النفس أو غير ذلك، وما هي الفكرة التي امتلأ منها فإن الفكر جمع فكرة، والفكرة قد تكون حسنة وقد تكون غير ذلك، وكيف ينقطع إلى الله من البشر ؟

هل بالانعزال التام عن الناس، أو بمعاملة الناس بما طلبه الله منه، وما يرضى الله

۱- الرسالة للقشيرى صد ٢١٧ بتصرف
 \* هو أبو محمد سهل بن عبد الله بن يونس التسترى ، توفى عام ٢٣٨هـ ، انظر طبقات الصوفية لأبى عبد الرحمن السلمى ص ٢٠٦ .

ورسوله، وما هو مدى تأثير هذا الانقطاع على تكوين الأمة الإسلامية والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ونحو ذلك.

وقوله: «استوى عنده الذهب والمدر» لايكفى لإظهار معنى التصوف، فقد يستوى الذهب وغيره عند كثير من الناس لأسباب مختلفة، منها عدم اشتغال القلب بالدنيا طلبًا فيما عند الله، ومنها أن يكون الشخص سفيها لا يعرف الفرق بينهما من جهة النفع، ومنها غير ذلك.

٢- وقال أبو الحسن النوري (\*): (التصوف ترك كل حظ للنفس)(١).

وهذا التعريف به اختصار مخل بالمعنى المطلوب، فإن عبارته هذه عامة في كل مايصلح أن يكون حظًا للنفس من خير أو شر في الدنيا والآخرة، ولم يحدد المُعَرِفُ نوع الحظوظ التي يتركها الصوفي والتي لايتركها. أما إذا قصد ترك كل الحظوظ على إطلاقها فهذا لايعتبر مبدأ إسلاميًا إطلاقًا ، إذ ليس من الاسلام أن يترفع المرء عن طلب رضى الله ومحبته ونحو هذا، وذلك من حظوظ النفس، إذ فيها غاية السعادة لها.

٣- وقال الجنيد بن محمد (\*): (التصوف هو أن تكون مع الله تعالى بلا علاقة).
 وقال أيضا: (التصوف ذكر مع اجتماع، ووجد مع استماع، وعمل مع اتباع).

وقال كذلك: (هو تصفية القلب عن مواقف البرية، ومفارقة الأخلاط الطبيعية، وإخماد الصفات البرسرية، ومجانبة الدواعي النفسانية، ومنازلة الصفات الروحانية، والتعلق بالعلوم الحقيقية، واستعمال ما هو أولى على الأبدية، والنصح لجميع الأمة، والوفاء لله على الحقيقة ، واتباع الرسول في الشريعة)

<sup>\*</sup> هو أحمد بن محمد النورى ، بغدادى المنشأ . توفى عام ٢٩٥هـ ، انظر طبقات الصوفية للسلمي ص٢٦٤

١ - التعرف للكلاباذي صـ ٩

<sup>\*</sup> هو أبو القاسم الجنيد بن محمد الحزاز، توفي عام ٢٩٧هـ/ انظر طبقات الصوفية للسلمي ١٥٥.

وأما تعريفات الجنيد هذه فلم تحدد معنى، ولم تصب هدفًا، فضلاً عن غموضها وقصورها.

فالتعريف الأول له عموم وإبهام بل هو تعريف قاصر، فإنه يتحدث عن الغاية الأخيرة للتصوف فيصور التصوف في غايته الأخيرة.

كما نجد في التعريف الثاني تصويرا ببعض مظاهره الحسنة التي يريد المُعَرفُ أن ينبه الصوفية إليها، لأن فيهم من لا يتمسك بها .

ولعل المراد بالذكر مع الاجتماع أن لايذكر الله تعالى وفي إدراكه شيء آخر، فهو يذكر الله ناسيًا كل شيء غيره كما يفيده مساجلات بعض الصوفية وعباراتهم.

ويريد بالوجد مع الاستماع أن يكون وجده متمشيًا مع ما جاء في الشريعة الإسلامية، فلا يخرج في وجده إلى منكر تنكره الشريعة، كمن يقول «أنا الله» ونحو ذلك.

ويريد بقوله «عمل مع اتباع» أن يكون عمله موافقا للشريعة، وهذه الجملة الأخيرة كالتأكيد للثانية. ومع هذا فلم نخرج من هذا التعريف بصورة متكاملة عن التصوف، يمكن أن تعتبر جدًا جامعًا مانعًا في تعريف التصوف.

وكذلك في تعريفه الثالث أسهب إسهابًا مملًا، واهتم بالفواصل ونحو ذلك وأكثر العبارات الغامضة التي لايخرج القارئ منها بمعنى سهل واضح كما هو المطلوب في التعريف الجيد(١)

٤ - وقال أبو محمد الجريرى (\*): (التصوف هو الدخول في كل خلق سنى، والخروج من كل خلق دني)(٢)

۱- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية، لأحمد بناني صد ٧٥ و ٧٦ هـ ، انظر طبقات الصوفية للسلمي \* هو أحمد بن محمد بن الحسيني الجريري ، توفي عام ٣١١هـ، انظر طبقات الصوفية للسلمي ص٥٥٠ .
 ٢- اللُمعُ لأبي نصر السراج صد ٤٥ .

وقال أيضًا: (التصوف مراقبة الأحوال ولزوم الأدب)(١)

\* وعن هذا نقول بالنسبة للتعريف الأول فيه عدم تمييز للصوفية عن غيرهم، لأن مسألة الدخول في كل خلق سنى، والخروج من كل خلق دنى، مسألة نطالب بها كل مسلم، وليست خاصة بالصوفية، فكيف تصلح للتعريف بهم دون غيرهم.

وقوله في التعريف الثاني (مراقبة الأحوال ولزوم الأدب) فهذا فضلا عن أنه لم يبين ما المراد بالأحوال التي يراقبها الشخص ولم يبين نوع الآداب التي يلزمها الصوفي فهو كلام عام لا يعطى فكرة واضحة عن التصوف(٢)

وقال محمد بن على القصاب: (التصوف أخلاق كريمة، ظهرت في زمان كريم من رجل كريم مع قوم كرام). (٣)

وهو كسابقه في العموم أو التعميم لايعطى حدًا، ولا يلتزم بقيد.

٦ وقال معروف الكوفى: (التصوف: الأخذ بالحقائق، واليأس مما فى أيدى الخلائق)<sup>(٤)</sup>

فهذه التعريفات وأمثالها اشتملت في صيغتها العامة على الغموض والتعبيرات الاصطلاحية، والتعريف بالغاية أكثر من أي شيء آخر(°)

التصوف أصله العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها والزهد فيما يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وجاه والانفراد في الخلوة للعبادة)

ونرى فى هذا التعريف تصويرًا عامًا للتصوف يكاد يتناول كل خطواته مميزًا للتصوف والمتصوفين إلى حد كبير عن غيرهم . وإن كان لم يفرق بينهم وبين الزهاد والذين صدق عليهم نفس هذا الوصف الذى ذكره، وهم أقدم وجودًا من الصوفية.

١- الرسالة للقشيري صـ ٢١٩. ٢٠ موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ ٧٦

٣– في ظلال التصوف الإسلامي د. / طه الدسوقي صـ ١٧.

٤- في ظلال التصوف الإسلامي صد ١٨ ٥- موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صد ٧٤
 ٦ - المقدمة لابن خلدون صد ٣٣٣.ط دار المصحف بالقاهرة .

كما أن لنا بعض التحفظات الأخرى على التعريف، فقوله «أصله – أى التصوف. – العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى، هذا يتنافى مع دعوة الإسلام للعمل والسعى للكسب والضرب في الأرض ﴿هُواً لَذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّرُضَ ذَلُولًا فَأَمْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ عُو إِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ (١)

وإن الاسلام حفف من عبء العبادة بطول القيام بالليل كاملاً إلى أقل من ذلك بكثير، من أجل السعى على الرزق، والجهاد في سبيل الله، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعَلَمُ أَنَكَ تَقُومُ أَدِّنَى مِن ثُلُي الَّيْ الَيْ وَضَفَمُ وَثُلُكُم وَطُلَا فِفَةٌ مِن اللّهِ عَلَى وَاللّهُ يُقَدِّرُ اليَّلُونَ مَعَكُ وَاللّهُ يُقَالِ وَاللّهُ وَاللّهُ يُقَالِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ يُولِ اللّهُ وَاللّهُ وَاذْكُرُوا اللّهُ كُتِيرًا لّعَلَّ كُونُهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ الللهُ وَاللّهُ وَا

وقوله في بقية التعريف، الإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها . . الخ .

يتعارض مع قول الله تعالى: ﴿ قُلْمَنْ حَرَّمَ زِينَــَةَ ٱللَّهِ ٱلْجَرَّجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَاتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ قُلْ هِى لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَا خَالِصَةَ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةً كَنَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيلَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ (٤)

ومع قول الله تعالى ﴿ وَأَبْتَغِ فِيمَا ءَاتَنْكَ أَلَلَهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةُ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ ﴾ (°)

١- سورة الملك آية ١٥ ٢٠ سورة المزمل ، آية ٢٠ ٣- سورة الجمعة ، آية ٩ و ١٠
 ١- سورة الأعراف ، آية ٣٢ ٥- سورة القصص ، آية ٧٧

وأما عن قوله «والانفراد في الخلوة للعبادة» فهذا أيضًا يتضاد مع معالم الدين وشعائره ؛ فهذا الذي ينفرد في الخلوة للعبادة، ما حظه من الجمع والجماعات، وما دوره في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وما واجبه في الجهاد، وما حظه في معرفة الناس والاختلاط بهم، وغير ذلك.

\* وإن كانت هذه الملاحظات على حال المعرفين وليس على التعريف ذاته.

هذا . . وقد نبه ثبيخ الإسلام ابن تيمية «رحمه الله» إلى المعنى الذى يحاول الصوفية أن يصلوا إليه فقال : (وهم يسيرون بالصوفي إلى معنى الصدِّيق)(١)

وحيث إن الصديقين هم أفضل الخلق بعد الأنبياء، كما هو مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ فَأَوْ لَتَهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيِّتُ وَٱلصَّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ
وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أَوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ﴾(٢)

فذكر الصديقين بعد النبيين مباشرة.

وشيخ الإسلام «ابن تيمية» لا يسلم للصوفية هذا الذي يريدون اثباته في كل تعاريفهم للتصوف على إطلاقه، فإن هذه دعوى عريضة يجب التدقيق والتثبيت فيها، فيقول رحمه الله: ولهذا ليس عندهم بعد الأنبياء أفضل من الصوفى، لكن هو في الحقيقة نوع من الصديقين فهو الصديق الذي اختص بالزهد والعبادة على الوجه الذي اجتهدوا فيه، فكان الصديق من أهل هذا الطريق، كما يقال صديقو العلماء، وصديقو الأمراء، فهو أخص من الصديق المطلق ودون الصديق الكامل الصديقية من الصحابة والتابعين وتابعيهم (٣)

وخلاصة قول ابن تيمية أن «الصديقية» وهي الدرجة العالية التي تجئ بعد «النبوة» في الترتيب، هذه الدرجة يطلبها الصوفية كما يطلبها بقية أفراد المجتمع المسلم من علماء أو صناع أو أمراء ونحوهم كل بما اختص به من طريق يطلب به مرضاة الله. ولا

۲- سورة النساء ، آية ٦٩

۱- مجموع الفتاوى جـ ۱۱ صـ ٦-

٣- مجموع الفتاوى جـ ١١ صـ ١٧

يصح أن يعتبر الصوفى هو الصديق مطلقًا، كما لا يصح أن يقتصر الوصول إلى درجة الصديقية على سلوك طريق التصوف وحده، وهذا يعنى أن للتصوف معنى محددًا فى ذهن الشيخ وإن كان لم يشرحه فى عبارة واضحة محددة.

\* ونحن مع شيخ الإسلام ابن تيمية فيما ذهب إليه، ونرفض معه تلك التعاريف التي تصل بالصوفي إلى درجة «الصدِّيق» أو أنها تمدحه وتثنى عليه وتزكيه، مع أن الله عز وجل يقول: ﴿ فَلَا تُركُّوا أَنْفُسَكُم هُوا عَلَمُ بِمَنِ ٱتَّقَى ﴾ (١)

ويقول تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ ٱللَّهُ يُزَكِّيِ مَن يَشَآءُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴾ (٢) فكيف يجوز للصوفية تزكية أنفسهم ؟!

ولماذا يرتضى الصوفية هذا الاسم؟ ينتسبون إليه ويرفضون غيره، ويتركون حير تسمية لهذا الدين ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلْلِحًا وَقَالَ إِنَّى مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (٣)

واختيار خليل الرحمن (إبراهيم عليه السلام» ﴿هُوَسَمَّنَكُمُ ٱلْمُسَلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنَا لَيْكُونُ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّاسُ ﴾ (1)

إن الانسان العاقل لايرضى بغير هذا الاسم بديلا، فلا ينتسب إلا إليه، ولا يندرج إلا تحته، وكل راية دونه.

كما نقول: لماذا التعصب لاسم التصوف مع أنه لا يعدو إلا أن يكون واحدا من اثنين. إما إسلام، أو غير إسلام، فإن كان إسلاما فلماذا نسميه بالتصوف؟

وإن كان غير الإسلام فلماذا ينسب إلى الإسلام باسم التصوف الإسلامي ؟

وإن كانت الحقيقة تقول: إن الإسلام شيء، والتصوف شيء آخر، شأنه في ذلك شأن الإسلام يختلف عن شأن المسلمين، وهذا ما نريد أن نوضحه في هذا البحث.

٢ سورة النساء، آية ٩٤
 ٢ سورة الحج ، آية ٩٨

١- سورة النجم ، آية ٣٢

٣- سورة فصلت ، آية ٣٣

كما قال الشيخ أبو بكر الجزائرى: « إن التصوف إما أن يكون هو الإسلام أو يكون غيره ، فإن كان غيره فلا حاجة لنا به، وإن كان هو الإسلام فحسبنا الإسلام، فإنه الذى تعبدنا الله به».

#### ب - متى ظهر التصوف ؟

\* إن الذين كتبوا عن هذا الموضوع اختلفوا في العصر الذي ظهر فيه هذا الاسم، هل كان في الجاهلية قبل الإسلام، ثم تجدد ظهوره في عصر الإسلام؟ أو أن هذا الاسم لم يظهر في عهد الإسلام؟

ويمكن توضيح ذلك في استعراض موقف فريقين من العلماء

#### الفريق الأول :

إن الفريق الأول وعلى رأسهم «أبو الفرج بن الجوزى» يؤيد الرواية القائلة بأن رجلاً في الجاهلية كان يدُعَى «الغوث بن مر» نذرت أمه - حيث لم يكن قد عاش لها ولد - أن تعلق برأسه صوفة، أو تجعله ربيط الكعبة، ففعلت، فقيل له صوفة، ولولده من بعده (١)

وفى رواية أحرى: أن أم هذا الرجل كانت لاتلد الذكور، فقالت: لله على إن ولدت غلاما لأعبدنه البيت، فلما ولدته ربطته عند البيت فأصابه الحر، فمرت عليه وقد سقط واسترخى، فقالت: (ما صار ابنى إلا صوفة) فسمى صوفة. (٢)

ويعتبر الامام ابن الجوزى أن في هاتين الروايتين دليلاً كافيًا على أن أصل مولد الكلمة كان قبل الاسلام عند عرب الجاهلية، وأن من تعلق بالزهد من المسلمين فيما بعد وانقطع للعبادة، فقد انتسب إلى صوفة هذا.

\* ويمكن أن نناقش الإمام ابن الجوزى في دعواه هذه ونردها من عدة وجوه : - الوجه الأول :

۱- تلبيس إبليس لابن الجوزي صد ۱۸۱

أن هذه القبيلة من العرب غير مشهورة ولا معروفة عند أكثر النساك، كما قرر ذلك الإمام ابن تيمية وقد نوهنا عنه، بل إن غالب من تكلم باسم التصوف لايرضى أن يكون مضافًا إلى قبيلة في الجاهلية لاوجود لها في الإسلام، كما قرر ذلك الشيخ، وهو محق فيه.

# الوجه الثاني :

أن كلا الروايتين إنما تثبتان – إن صحتا – أن امرأة علقت في رقبة طفلها علامة وهي قطعة من الصوف، أو شبهت ابنها بالصوف لما رأته منهوك القوى غير متماسك، ولذلك سمى «صوفة» ولا دخل لهذا في ظهور فئة في الاسلام تسمى «بالصوفية» إذ لم تدل على وجود كلمة «صوفية» ولا كلمة «صوفي» بهذه الصيغة ولا بهذا المعنى قبل الإسلام.

#### الوجه الثالث :

لا يعقل أن يكون المسلمون قد استمدوا مبادىء تصوفهم من عرب الجاهلية الذين كانوا يتخبطون في ظلمات الجهل، ولا أن يكونوا قد اختاروا شعار الجاهلية أو أسماء الجاهلية، و فضلوها على ماسماهم الله به من طيب الأسماء.

# الفريق الثاني :

أن هذا الاسم حدث في عصر الإسلام، ولكن أفراد هذا الفريق اختلفوا في فترة ظهوره في الإسلام على قولين:

القول الأول: يزعم أصحاب هذا القول أن هذا الاسم وجد في القرن الأول من هجرة المصطفى علله وعلى رأس هؤلاء «أبو نصر السراج» صاحب كتاب «اللمع» في التصوف، وقد حاول أن يستدل على ذلك بمشهدين أوردهما في كتابه المذكور

المشهد الأول: أن الحسن البصرى « رحمه الله» رأى صوفيًا في الطواف فعرض عليه شيئًا من المال فلم يأخذه (١).

١ – اللمع للسراج صد ٤٢

وكأن « السراج» يريد أن يقول إن ورود هذه الرواية عن « الحسن البصرى» رحمه الله، وهو من مواليد عام ٢٠ للهجرة، يدل على وجود التصوف في عهد مبكر في الإسلام.

ويرد على هذه الرواية بأن «الحسن البصرى» رحمه الله - وإن كان قد ولد عام ٢٠ إلا أنه عاش حتى عام ١١ هجرية (١) أى أنه عاش عشرة أعوام في بداية القرن الثاني الهجرى، وليس في أولها ولا مرجح لأحد الاحتمالين على الآخر.

المشهد الثانى: أن «سفيان الثورى» قال: لولا أبو هاشم الصوفى ما عرفت دقيق الرياء»(٢).

ولم يبين الإمام «أبو نصر السراج» وجه الدلالة في هذه الرواية على أن التصوف وجد في عهد مبكر في الإسلام، بل هي دليل على خلاف مراده، فإن «سفيان الثوري رحمه الله» ولد سنة (٩٧) هجرية (٣)

وهذا يدل على أن التقاءه بأبي هاشم الصوفي لايمكن أن يكون في القرن الأول، إطلاقًا . علمًا بأن أبا هاشم الصوفي توفي عام (٥٠) هجرية (٤) فلا بد أن لقاءهما كان في أثناء المائة الثانية للهجرة إن صحت هذه الرواية أو تلك بذلك.

# القول الثاني :

قالوا: بأن اسم التصوف ظهر في عصر الإسلام في بداية القرن الثاني الهجرى، وقد ذكر هذا الإمام شيخ الإسلام «ابن تيمية» رحمه الله، وكثير من العلماء، فقال ابن تيمية: «في أثناء المائة الثانية صاروا يعبرون عن ذلك – أي عن الزهد بلفظ «الصوفي» لأن لبس الصوف كثر في الزهاد» (٥)

١- جمهرة الأولياء جـ ٢ صـ ٨١ - ٨٥ ط الحلبي (ترجمة الحسن البصري).

٢- اللمع صد ٤٢.

٣ و٤ -- جمهرة الأولياء جـ ٢ صـ ١١٥ - قال : وتوفى أبو سفيان الثورى سنة ١٦١هـ بالبصرة.
 ٥ -- مجموع الفتاوى لابن تيمية جـ ١١ صـ ٢٩.

ولقد عبر كُتُّاب التراجم للصوفية عن تبنيهم لهذا الرأى تعبيرًا عمليًا، فقد اعتبروا الطبقة الأولى من طبقات الصوفية هي طبقة «الفضيل بن عياض»، و «ذي النون المصرى» و « إبراهيم بن أدهم» و «شقيق البلخي» و نحو هؤلاء ممن كانت و فاتهم في أثناء القرن الثاني وما بعده (١)

ومما ظهر يتبين لنا أن أكثر الآراء قوة وأعظمها أنصارًا هو القول الثاني للفريق الثاني، الذين قالوا إن ظهور كلمة «تصوف» في أثناء المائة الثانية للهجرة.

# \* أول من تسمى بالصوفي (عند المسلمين) :

عرفنا أن ظهور كلمة (صوفي) كان في أثناء المائة الثانية للهجرة، ولكن لم نعرف على من ظهرت هذه الكلمة في البداية.

لقد دار البحث هنا حول ثلاثة أشخاص كلهم عاش في نفس هذه الفترة الزمنية وهم: «جابر بن حيان، وأبو هاشم الصوفي، وعبدك الصوفي»

#### ۱ – جابر بن حیان :

هو أبو موسى جابر بن حيان الكوفى، تلميذ الإمام جعفر الصادق، وقيل إنه مولى له وتتلمذ على يديه، فاشتهر بمعرفة علم الكمياء والطلسمات، وروى أن له كتاب في البحث في صنعة الطلسمات. وقد ادعى الشيعة أن جابرا هذا كان شيعيًا لصلته بالإمام جعفر وتتلمذه عليه (٢)

والغريب في الأمر أن جابرًا هذا لم يرد عنه أنه كان صاحب مجاهدة أو خوف ولانطق بأقوال زهدية ولكن المروى عنه أنه كان مشتغلاً بالكمياء، ولم يكن زاهدًا بالمعنى الذي تعورف عليه بمافيه من ترك الدنيا والإعراض عن المادة وعدم الانشغال بها، فقد كان خلافًا لما اشتهر عنه من اشتغال بالمادة بل ونبوغه في هذا المجال أكثر من أي شيء آخر: ولذلك فتسميته بذلك بعيد ومرفوض.

١- طبقات الصوفية للسلمي وطبقات الأولياء لابن الملقن.

٢- الصلة بين التصوف والتثنيع ، كامل الشيبي جـ٢ ص٨٨ ٢ وص٢٨٦.



#### ٢ - أبو هاشم الصوفي :

هو أبو هاشم عثمان بن شريك الكوفي الصوفي، وكانت وفاته عام ١٥٠ هـ.

والحديث عنه لايقل في اضطرابه وتناقضه عما ذكر في شأن «جابر بن حيان» ، ولنتعرض إلى النقاط التي حصل فيها الاضطراب، انهم اختلفوا في عقيدته، فنسبوه إلى التشيع، وإلى القول بالحلول والاتحاد ، وقالوا عنه إنه كان أمويًا وجبريًا في الظاهر، وباطنيًا ودهريًا في الباطن، وأنه طعن كثيرًا في الأئمة المعصومين، وقالوا إن نسبته للتصوف بسبب أنه بني خانقاه للصوفية، أو لأنه كان يلبس لباسًا طويلاً من الصوف كفعل الرهبان. (١) ورغم التناقض في هذه الأقوال إلا أن أبا هاشم أجدر من «جابر بن حيان» بهذا الاسم وأقرب منه إلى التصوف، وأولى بأن يكون هو أول من سمى «صوفياً» ولقد ترجم له أبو نعيم في الحلية (٢)

# ٣- عبدك الصوفي:

أسمه عبد الكريم، وأصله من الكوفة، وتوفى ببغداد، حوالى عام ٢١٠ هـ، وقيل إنه كان على رأس فرقة صوفية شيعية نشأت بالكوفة، ولكن وجد من قال إنه كان أول من سمى بـ« صوفى » ببغداد وليس بالكوفة (٣) وورد عنه ما يتهم به فى دينه وأنه كان من الإنادقة وغير ذلك. فكل ماورد فى سيرة «عبدك» هذا لايدل على أنه كان رجلاً مرموقاً ومشهوراً بالصلاح ولا بالتقوى أو الزهد المباح، وإنما كان رجلاً متطرفًا يرأس فرقة من المتطرفين الذين لم تقم لهم شوكة ولم يظهر لهم شأن كما هو الحال بالنسبة للصوفية، لهذا الذى جاء فى سيرته يبعده عن أن يكون صوفياً فضلاً عن أن يكون هو أول صوفي.

۱- التصوف في مدرسة بغداد ، د / شرف صد ۸۰ بتصرف

٢- حلية الأولياء لأبي نعيم جـ ١٠ ص ٢٥٥

٣- الصلة بين التصوف والتشيع للشيبي جـ ٢ صـ ٢٩٢.

ومما سبق اتضح لنا أن (جابر بن حيان) لم يرد ذكره في كتب التراجم الصوفية على أنه منهم، وأنه لم يرد عنه أنه اشتغل بما يطلق عليه (تصوف) في الوقت الحاضر، وإنما كان جل اهتمامه بالمادة وخاصة الكيمياء.

وعرفنا أخيرًا أن (عبدك) لم تصل سيرته التي شاعت لأن تؤهله لأن يكون هو أول من سمى (صوفياً).

ولم يبق لدينا الا (أبو هاشم) فقد ترجم له بعض الصوفية، وذكروا اتصاله بسفيان الثوري ومدحه على ماسبق استعراضه من الروايات.

ويؤيد ماذهبنا إليه من أن (أبا هاشم) أحق بأن يكون أول من سمى (صوفياً) من المذكورين، ويؤيد ذلك ما قرره (د. كامل الشيبي) من أن الشيعة يسمون (أبا هاشم) «مخترع الصوفية»(١) و هذا بلا شك يدل على أن عندهم ما يستندون عليه في إطلاق هذا القول على أبي هاشم، وإن كان لم يبلغنا ذلك.

وهذا الذي رجحناه مبنى على افتراض أن اسم «صوفى» ظهر على شخص واحد في البداية، ثم انتشر وشمل عددًا من الناس ثم تعددت الجماعات التي أطلق عليها هذا الاسم.

ولكن الحق الذى نميل إليه هو أن كلمة «صوفى» و «صوفية» لم تظهر على شخص واحد فى البداية – على ما قدمنا – ولكن ظهرت حين كثر لبس الصوف فى جماعة من الزهاد، فقيل إنهم جماعة تصوفوا – أى لبسوا الصوف – فسموا (صوفية) وقيل لواحدهم (صوفى) (٢)

١-الصلة بين التصوف والتشيع ج٢ص٢٩٠.

٢-راجع / موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية ص٥٨-٩٠ بتصرف.

#### \* أين ظهر التصوف ؟

اختلف الباحثون في أن التصوف أول ما ظهر، هل ظهر بالكوفة أم بالبصرة ؟ ١ - الكوفة :

إن بعض الباحثين ومن بينهم د / كامل الشيبي - يؤكدون على أن التصوف أول ما ظهر في الكوفة (١) وسبب ذلك في نظرهم أن الكوفيين قد تأثروا بموجة هذا الزهد الذي اتخذ معارضته للأمويين من لباسه فخالفوهم إلى لبس ملابس الزهاد والرهبان (٢)

#### ٢- البصرة:

ينص شيخ الاسلام « ابن تيمية » (7) على أن أول ما ظهر التصوف في البصرة، فقد كان بالبصرة كثير من المبالغة في الزهد والعبادة والخوف ما لم يكن في سائر الأمصار (3).

ولقد أورد الشيخ (ابن تيمية) عدة مشاهد لتأييد رأيه هذا ،منها ما يلي : -

١ – قصة زرارة بن أبي أوفى (\*) ـ قاضى البصرة ـ « قرأ فى الصلاة قوله تعالى:
 ﴿ فَإِذَانُقِرَفِي ٱلنَّاقُورِ ﴾ (°) فخر ميتا» (٦)

٢-قصة أبى جهير الأعمى - قرأ عليه صالح المري (\*) شيئا من القرآن فمات (٧)

۲،۱ – الصلة بين التصوف والتشيع ج٢ ص٨٤

٣- رسالة الصوفية والفقراء ص٧ ٢ - مجموع الفتاوى جـ ١١ صـ ٦ .

<sup>\*</sup> \_ هو زرارة بن أوفى الحرشى، قال عنه المناوى : (صالح عبادته لاتنكر : صلى يوما فى المسجد فقرأ ﴿ وَإِذَا نَقَر فَى الناقور ﴾ فخر ميتا، مات ١٩٣ هـ الكواكب الدرية جـ ١ صـ١١٢.

٥- سورة المدثر ،آية ٨. ٢- مجموع الفتاوي جـ ١١ صـ ٦.

<sup>\*</sup> هو صالح بن بشر المرى البصرى، مات سنة ١٧٢هـ، الكواكب الدرية للمناوى صـ١٢٤. ٧- مجموع الفتاوى جـ١١ صـ٧.

٣- إن أول من بنى دويرة للصوفية هم بعض أصحاب عبد الواحد بن زيد (\*) وهو بصرى وكل هذه الشواهد التى ذكرها الشيخ تدل على أن جماعة البصرة كانت سباقة إلى الزهد والتصوف قبل غيرها.

#### تعقيب:

ونحن إذ نوازن بين أدلة الرأيين نجد أن ما ساقه الفريق الأول - كما ذكره الشيبي - لا يقوم سندًا على دعواهم، لأن ما ذكره أصحاب الرأى الأول إنما يفيد أن في الكوفة تصوفًا، لا أنه أول تصوف ظهر. وهذا ظاهر من كلامهم لا يحتاج إلى بحث وتدقيق لأن كل ما قالوه في التعليل ليس إلا أن أهل الكوفة كانوا من أنصار الإمام على «رضى الله عنه» فلما لحقتهم الهزيمة أمام الأمويين تركوا المظاهر من القتال والدعوة إلى خلافة «على» وذريته، ولجأوا إلى الزهد وطريقة التصوف. فهل مجرد هذا يدل على أنهم أول المتصوفة، لا بل إنما يدل فقط على أنهم تصوفوا.

وأما ما ذكره ابن تيمية تعليلاً للرأى الثانى فيرد عليه أن ما ذكره من الشواهد الثلاثة لا يفيد أن التصوف ظهر أول ما ظهر فى البصرة. لأن تواريخ وفاتهم جميعًا فى القرن الثانى الهجرى. ولكن هذا هو المشهور. كما نقول إن هذا وإن اختلف عليه، فهو من باب المعرفة فقط ولكنه لم يَنبَن عليه حكم: (١)

### ج - أقسام المتصوفة «عند ابن تيمية»

\* كان التصوف في العصر الذي عاش فيه شيخ الاسلام « ابن تيمية » قد انتشر في أنحاء العالم الاسلامي وعرف لدى جماهير المسلمين. وكان الناس قد اعتقدوا أن الصوفية هم أفاضل الناس وأخيارهم، ولكن هذا لم يحدث دفعة واحدة، فقد دخل الصوفية في خلاف شديد مع الفقهاء في أول ظهورهم حتى رمى كل منهم الطرف الآخر بالجهل والضلال.

 <sup>\*</sup> هو عبد الواحد بن زيد البصرى توفى عام ١٧٧ هـ . الكواكب الدرية جه صد ١٣٥
 ١- موقف الإمام ابن تيمية في التصوف والصوفية صد ٩١-٩٣ بتصرف.

وكانت وجهة الصوفية أن الفقهاء هم علماء الظاهر، وأنهم بعكوفهم على دراسة ظاهر الأحكام الشرعية قد ابتعدوا عن إصلاح نفوسهم، وتطهيرها من أمراضها الداخلية ولم يعلموا بما يسمونه (علم الباطن) الذي هو روح التدين في نظرهم، ويدعون أنه أشرف من علم الأحكام الشرعية الظاهرة.

وكانت وجهة نظر الفقهاء هي أن الصوفية قوم ضُلاَّل، لأنهم لم يعترفوا بفضل الأحكام الشرعية الظاهرة التي بينها الله لعباده وطالبهم بتنفيذها معتمدين على ما يدعونه من أمور باطنة يصعب التحكم فيها والحكم على صحتها من فسادها.

واستمر الحال كذلك حتى دخل عدد من كبار الفقهاء من مختلف المذاهب فى جملة الصوفية، فجمعوا بين علم الظاهر وعلم الباطن، وحاولوا إقناع الناس بأن التصوف لا يتعارض مع التفقه. فمن هؤلاء « الجنيدى محمد البغدادى» ، الذى كان يدرس الفقه على مذهب الإمام أبى ثور، وهو من كبار الصوفية المشهورين.

ومنهم الشيخ «عبد القادر الجيلاني» الذي درس علم المذهب الحنبلي، ومنهم الإمام «محمد الغزالي» الذي درس الفقه على مذهب الإمام الشافعي.

فكان لهؤلاء وأمثالهم فضل كبير في إعادة الثقة في الصوفية لدى عامة الناس وخاصتهم، مع أن فئات من الصوفية ظلت على مبادئها ومعتقداتها حتى العصر الذى عاش فيه الشيخ «ابن تيمية» فاضطر لذلك أن يصنف الصوفية إلى أصناف مختلفة، لكى يسهل التمييز بين كل صنف منهم والصنف الآخر، خاصة وأن الناس حين وثقت في التصوف والصوفية واعتقدت أنهم أهل صلاح وتقوى أغدقت عليهم بالأموال تقربًا إلى الله وأوقفت عليهم الأوقاف، فأغرى هذا الوضع الجديد بعض الناس ممن لا علاقة لهم بالتصوف ولا معرفة لهم به أن يتظاهروا بالتصوف طمعًا فيما يصل إلى أيديهم من المال، بالإضافة إلى ما يحصل لهم من منزلة مرموقة ومكانة عالية في نفوس الناس الذين لا يعرفون حقيقة أمرهم.

لم يخف مثل هؤلاء على شيخ الإسلام «ابن تيمية» فأشار إليهم وإلى بقية الأصناف التي كانت في عهده تمثل جمهور الصوفية. فقسمهم إلى ثلاثة أقسام:

\* صوفية الحقائق: لقد شرح الشيخ ابن تيمية معنى قوله «صوفية الحقائق» فقال: إنهم قوم مجتهدون في طاعة الله كما اجتهد غيرهم من أهل طاعة الله. ففيهم السابق المقرب بحسب اجتهاده، وفيهم المقتصد الذي هو من أصحاب اليمين، وفي كل من الصنفين – أى السابق والمقتصد – من قد يجتهد فيخطئ، ومنهم – أى من صوفية الحقائق أيضًا – من يذنب فيتوب أو لا يتوب.

ثم يبين الشيخ أن من الناس من انتسب إلى هذا الصنف من الصوفية بالذات وهو عند التحقيق ليس منهم (٢) وهذا الصنف على أقسام أيضًا، سنعرفها بعد قليل، إن شاء الله تعالى.

\* صوفية الأرزاق: وشرح الشيخ «ابن تيمية» معنى صوفية الأرزاق الذي سمى به الصنف الثانى من الصوفية فقال: (هم الذين وقفت عليهم الوقوف، أى المستفيدين من دخل الأوقاف الموقفة على الصوفية فحسب، فلا يشترط في هؤلاء أن يكونوا من أهل الحقائق فإن هذا عزيز (٢). ثم بين الشيخ «ابن تيمية» أن هذا الصنف من الصوفية إذا كان لابد من وجوده واستفادته من ربع الأوقاف التي وقفت عليهم، فإن لذلك ثلاثة شروط: –

١ – العدالة الشرعية بحيث يؤدون الفرائض ويجتنبون المحارم.

٢ - التأدب بالآداب الشرعية في غالب الأوقات.

٣- أن لا يكون أحدهم متمسكًا بفضول الدنيا، أي حتى يعتبر من الفقراء

١- راجع/ موقف الامام ابن تيمية من التصوف والصوفية صــ ٩٧ و ٩٨

۲- مجموع الفتاوي حـ ۱۱ صـ ۱۸

٣- مجموع الفتاوى جـ ١١ صـ ١٩

المستحقين (١)

\* صوفية الرسم: لقد عرف الشيخ هذا الصنف الثالث من الصوفية بأنهم هم المقتصرون على النسبة فاهتمامهم منحصر في اللباس والآداب الوضيعة ونحو ذلك.

وقال: «إن هؤلاء في الصوفية بمنزلة الذي يقتصر على زى أهل العلم، وزى أهل الجلم، وزى أهل الجلم، وزى أهل الجلماد، ونوع ما في أقوالهم وأعمالهم بحيث يظن الجاهل أمره أنه منهم وهو ليس منهم» (٢)

\* ويبحق لنا أن نقول: «نعم يا شيخ الإسلام، فما أحسن كلامك وأعدله، وأكثر تمييزه للحق حتى نصع. وللباطل حتى افتضح، فهذا هو الحق الذي لا يختلف عليه، والوسطية البعيدة عن الإفراط والتفريط» (٣).

\* ومن هذا يتبين لنا من كلام شيخ الإسلام « ابن تيمية » في هذه الأصناف الثلاثة المذكورة، أن الشيخ قد اعتبر الصنف الأول هم الصوفية الذين بحثوا في موضوعات التصوف وتكلموا فيها ولهم حقائق يحاولون توضيحها وشرحها للناس.

\* وحيث إن الصنفين الآخرين مجرد أتباع وأذناب للصنف الأول – وإن كانوا هم الغالبية العظمى إن لم يكونوا هم الصوفية كلها في زماننا إلا من رحم ربى. فلا حاجة لكثرة التحدث عنهم خاصة وأن خطرهم على المجتمع يزول بزيادة نسبة الثقافة والفهم فيه، وتحسن أحوال المجتمع المادية غالباً (٤)، أو قل ننظر إليهم بعد ذلك نظرة إنصاف، ونقف معهم وقفة تصحيح للمفاهيم، وتوضيح للحقائق، فمنهم الذين يشغلوننا في زماننا، وتكثر بدعهم وخرافاتهم، فما أحوجنا للوقوف معهم!.

\* وأما الصنف الأول (صوفية الحقائق) فإنه يحتاج إلى زيادة توضيع وبيان، فقد تحدث عنه الشيخ في موضع آخر بإسهاب، لأنهم هم المقصودون بالصوفية. كما

١- مجموع الفتاوى جد ١ ١صد ٢١.

أسلفنا . ولقد بين شيخ الإسلام أننا يمكن أن نقسم الصنف الأول المذكور إلى ثلاثة أصناف أيضا هي كما يلي : -

أ - صنف لهم عبادة وزهد فيما هم فيه، وهم يحسبون أنهم على حق، وهم يقرون ظاهرًا و باطنًا بأن محمدًا رسول الله، وأنه أفضل الخلق ولكنهم لا يفهمون حقيقة قول مشائخهم ممن دوَّن علم التصوف، وميزه عن غيره من العلوم (١)

ب - وصنف قد تكلموا في خصائص الإيمان والدين ويوجد فيما يأثرونه عمن قبلهم وفيما يذكرونه معتقدين له شيء كثير وأمر عظيم من الهدى ودين الحق الذي بعث الله به رسوله، ويوجد أحيانًا عندهم من جنس الروايات الباطلة والضعيفة، ومن جنس الراء والأذواق الفاسدة والمحتملة شيء كثير. (٢)

\* فهذا الصنف هم المعول عليهم في إظهار التصوف على الوجه الموافق للسنة الصحيحة والتميز بعمق الفهم والشعور وبصدق المشاعر والأذواق، وإن كان لا يستبعد أن يحصل لأحدهم من الأذواق الفاسدة أو المشاعر غير الصادقة ما يدل على عدم عصمتهم كغيرهم من البشر، فكل بني آدم خطاءمهما بلغ من العلم والمعرفة والولاية، إلا الأنبياء.

وهؤلاء فيما أحسب هم الذين أعطوا للتصوف الصورة الحسنة لدى الجمهور، من أجلهم فقط كان موقف شيخ الإسلام « ابن تيمية » المهاود للتصوف، والمعترف بأن فى الصوفية من يستحق الاحترام والتكريم والإشادة بما وصلوا إليه في عمق تفكيرهم من حكم عالية، ومواعظ مؤثرة، ومعاني سامية، ونكت لطيفة لم يتيسر لغيرهم التنبيه عليها والعناية بها كما كان ذلك منهم.

\* ومع هذا رأينا شيخ الإسلام « ابن تيمية» لم يأخذه الإعجاب بهؤلاء إلى حد تبرير كل ما قالوه وتصحيح كل ما نقلوه، بل نبه بشدة إلى أنه يوجد عندهم أيضا من جنس الروايات الباطلة والضعيفة، والآراء والأذواق الفاسدة والمحتملة شيء كثير (٣)

١- مجموعة الرسائل الكبرى لابن تيمية صد ٢١

٢ - مجموعة الرسائل الكبرى صد ١٤٢، ومجموعة الفتاوى جد ١١ صـ ٤٣

٣- موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ ١٠٠

جـ – وصنف يقولون ما يقوله ابن عربي ونحوه(١)

وهؤلاء هم المتفلسفة الذين انتسبوا إلى التصوف، وهم في الحقيقة إنما يصوغون مبادئ ومذاهب فلسفية غريبة عن الإسلام وسبق وجودها في أديان ومذاهب قديمة يونانية وبرهمية وغير ذلك، فصاغوا كل ذلك بعبارات صوفية، فخرجوا بالتصوف إلى مزالق الكفر والإلحاد(٢).

\* وإن خفى هذا الصنف على كثير من العلماء والكتّاب فاعتبروهم من الصوفية المحققين، أو ممن قال بنظريات جديدة فى التصوف لها – فى زعمهم – أساس فى الشريعة الإسلامية، فإنهم لم يخفوا على شيخ الإسلام « ابن تيمية» ولم يشتبه أمرهم عليه كغيره، بل كان له الفضل الأكبر – بعد فضل الله عز وجل – فى إظهار حقيقة أقوالهم وإرجاع نظرياتهم إلى أصولها الغريبة عن الإسلام – وسيأتى تبيين ذلك إن شاء الله – وبالجملة فإن موقف شيخ الإسلام « ابن تيمية» كما تبين لنا من خلال الدراسة السابقة هو موقف العالم المحقق والباحث الهمام الذى يتعب نفسه فى تقصى الحقائق لئلا يقع فى المزالق التى وقع فيها كثير غيره فهاجموا التصوف بلا علم ولا تحقيق، أو دافعوا عنه بلا وعى ولا إنصاف، ففقد كلامهم القيمة العلمية التى يطلبها الباحث عن الحق فى مثل هذه الأمور، وما أسهل أن يكيل المرء الاتهامات بلا مبرر أو أن يكيل المدح بلا مناسبة، ولكن صدق الشاعر الذى قال:

على قدر أهل العزم تأتى العزائم . . وتأتى على قدر الكرام المكارم

وسيأتي في بقية فصول البحث - إن شاء الله - تصديق ما نوهنا عنه من تحرى شيخ الإسلام وتدقيقه الرائع ووضعه النقاط على الحروف، وعدم تحامله على أحد إلا بعد ثبوت الحجة عليه (٣)

ويقول ابن الجوزى في تلبيس إبليس: «والتصوف طريقة كان ابتداؤها الزهد

١- مجموعة الرسائل الكبرى لابن تيمية صـ ١٤٢

٢– سيأتي نقاش مبادئهم في فصول لاحقة إن شاء الله.

٣- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ ١٠١

شبهات التصوف

الكلى ثم ترخص المنتسبون إليها بالسماع والرقص، فمال إليهم طلاب الآخرة من العوام لما يظهرونه من التزهد ومنال إليهم طلاب الدنيا لما يرون عندهم من الراحمة واللعب»(١)

# نشأ التصوف من ينبوعين مختلفين تلاقيا:

1 - الينبوع الأول: هو انصراف بعض العباد المسلمين إلى الزهد في الدنيا والانقطاع للعبادة، وقد ابتدأ ذلك في عصر النبي على فكان من الصحابة من اعتزم أن يقوم الليل مصليًا متهجدًا ولا ينام، ومنهم من يصوم ولا يفطر، ومنهم من ينقطع عن النساء، فلما بلغ أمرهم إلى النبي صلى الله عليه وسلم. قال « ما بال أقوام يقولون كذا وكذا، لكني أصوم وأفطر، وأصلى وأنام، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس منى «٢)

ولقد نهى القرآن عن بدعة الرهبنة فقال : ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً ٱبْتَدَعُوهَا ﴾ (٣).

ولكن بعد أن انتقل النبي على إلى الرفيق الأعلى، ودخل في الإسلام ناس كثيرون من أهل الديانات السابقة - كثر الزهاد الذين غنالوا في الزهادة في الدنيا ونعيمها . . وفي وسط تلك النفوس وجد التصوف مكانه إذ وجد أرضًا خصبة.

٢ و المنزع الثاني الذي وجمه النفوس هو ما سسرى إلى المسلمين من فكرتين
 إحداهما فلسفية، و الأخرى من الديانات القديمة.

أما الفكرة الأولى: فهى فكرة الإشراقيين من الفلاسفة، وهم الذين يرون أن المعرفة تقذف في النفس بالرياضة الروحية والتهذيب النفسي.

١- تلبيس ابليس صد ١٦١ .

٢- متفق عليه.

٣- سورة الحديد «آية ٢٧»

والفكرة الثانية: فكرة الحلول الإلهي في النفوس الإنسانية أو حلول اللاهوت في الناسوت(١)

وتلك الفكرة قد ابتدأت تدخل في الطوائف التي كانت تنتمي كذبًا إلى الإسلام في الصدر الأول، عندما اختلط المسلمون بالنصاري، وقد ظهرت تلك الفكرة في السبئية وبعض الكيسانية ثم القرامطة ثم في بعض الباطنية، ثم ظهرت في لونها الأخير في بعض الصوفية.

« وهناك معين آخر أخذت منه فيما يظهر النزعات الصوفية وهو كون النصوص والأحكام - أى نصوص القرآن والسنة - لها ظاهر وباطن - ويظهر أن المتصوفة قد استفادوا واستعاروا ذلك التفكير من الباطنية » (٢) .

\* وهكذا اختلطت تلك المنازع كلها من مغالاة في الزهد إلى فتح الباب لأفكار الحلول ثم وحدة الوجود، ثم كان من اختلاطها ذلك التصوف الذي ظهر في الإسلام، واشتد في القرن الرابع والخامس، ثم بلغ أقصى مداه فيما بعد ذلك، بعيداً كل البعد عن هدى القرآن الكريم والسنة المطهرة حتى بلغ أن المتصوفة يسمون من يتبع القرآن والسنة أهل الشريعة، وأهل الظاهر، ويسمون أنفسهم أهل الحقيقة وأهل الباطن (٣)

١- في الأصل «الناسوت في اللاهوت» وقد أثبت الصواب.

۲- کتاب «ابن تیمیة» لأبی زهرة صـ ۱۹۷ – ۱۹۸.

٣- حقيقة الصوفية في ضوء الكتاب والسنة، د/ محمد بن ربيع هادي المدخلي صد ١٦.١٥.

# \* فرق الصوفية

وبعد – فقد كثرت الصوفية، وتشعبت في البلاد، ووجدت من الكسالي والمرتزقة أتباعا كثيرين، كانوا عبئًا على الإسلام وأهله، ولقيت من أعداء الإسلام تشجيعًا معنويًا وماديًا، كما طعمتها بالمدسوسين على الإسلام، ثم طوعتها لما تريد، وعملت على الفرقة فيما بينها، فصارت فرقًا شتى، وطرقًا عديدة، بعد مدة زمنية قصيرة صارت تفوق العد والحصر، فكل شيخ له طريقة، وكل مريد له فرع جديد، وبدأت تكثر الطرق بطريقة عجيبة، كما كثرت اللافتات بشكل يسر أعداء الاسلام، وخاصة في زماننا، وإذا أردت أن تعرف صدق ذلك فعليك أن تذهب إلى مولد أحد الصالحين في مصر، وحاول – إن كنت ذكيًا بارعًا – أن تحصى عدد لافتات الطرق وأسماء المشايخ وأصحابها.

وهم مع كثرتهم هذه فهم غثاء كغثاء السيل، لايحركون ساكنًا، ولا يقيمون حراكًا، اللهم الا الهرج والمرج، والصخب والضجيج، والبدع والأهواء، والقاذورات في الموالد، فهم أسرع إلى البدع من الفراش إلى النار، فما أكثرهم في الموالد وعند أضرحة الصالحين، « لقد اهتمت حكومة انجلترا في سبيل مكافحة الشيوعية بالحالة الدينية في مصر، فكان مما طمأنها على إيمان المصريين أن ثلاثة ملايين مسلم زاروا ضريح « أحمد البدوى » بطنطا هذا العام »(١).

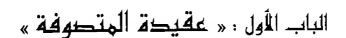
يقول الشيخ « محمد الغزالى » في كتابه «عقيدة المسلم » بعد ذكر هذا الخبر: والذين زاروا الضريح ليسوا مجهولين لدى، فطالما أو فدت رسميا لوعظهم، فكنت أشهد من أعمالهم ما يستدعى الجلد بالسياط، لا ما يستدعى الزجر بالكلام، وكثرتهم الساحقة لا تعرف عن فضائل الإسلام وأنظمته وآدابه شيئًا. ولو دعوا لواجب دينى صحيح لفروا نافرين، وإن كانوا أسرع إلى الخرافة من الفراش إلى النار، وحسبك من معرفة حالهم، أنهم جاءوا الضريح المذكور للوفاء بالنذور والابتهال بالدعاء (٢) وهذه

٢- عقيدة المسلم للشيخ محمد الغزالي ص ٢٩

١- كان ذلك في بداية السبعينات

الطرق الصوفية، استطاعت أن تقسم الأمة المسلمة بين مشائخ ضلال جهال، وحرمت المسلمين نعمة الوحدة الإيمانية والأخوة الإسلامية، إذ المعروف أن العداوة متأصلة بين طوائف الطرق إلى حد كبير، وفي هذا تفريق أمة الإسلام وتمزيق وحدتها، إذ ما قامت الطرق إلا على أساس تفرقة المسلمين وتجزئتهم وتفكيك عرى وحدتهم الروحية والسياسية ليسهل قهرهم والتسلط عليهم، كما حصل لهم في عهود الاستعمار البائدة، وها هي ذي آثار ذلك باقية إلى اليوم، فأمة الإسلام أم، ودولتهم دول، ولا حول ولا قوة إلا بالله(١)

۱- إلى التصوف يا عباد الله «أبو بكر الجزائرى» ص ۱۱



ويشتمل على :

أولاً :

الجانب الإلهى - عند الصوفية

- \* وحدة الوجود ، والاتحاد والحلول .
  - \* ما يترتب على وحدة الوجود .
- \* آثار عقيدة « الوحدة والحلول » عند المتصوفة والمحدثين.
  - الفارق بين وحدة الوجود ووحدة المشاهدة .
    - \* بطلان نظریة « وحدة الوجود » .

شبهات التصوف

رَفَّحُ حِب (لاَرَّجِئِ) (الْفِخَّسِ) (سِّكِنَتَ الْفِيْرُ) (الِفِرْدِ وَكُمِسِيَ www.moswarat.com



# الباب الأول «عقيدة المتصعفة»

\* الجانب الإلهي - عند الصوفية

\* « فلاسفة الصوفية » يؤمنون بوحدة الوجود، والاتحاد والحلول.

- معنى «وحدة الوجود»: القول بأن الموجود واحد فى الحقيقة، وكل ما نراه ليس الا تعينات أو مظاهر للذات الإلهيه (١) والرب هو الوجود الحق، وهو العدم الصرف، وهو الخالق وهو المخلوق، هو عين كل كائن، وصفاته عين صفات كل موجود وكل معدوم، هو المؤمن وهو الكافر، هو الموحد الخالص التوحيد، وهو المشرك الأصم الوثنية، هو الجماد الغليظ، وهو الحيوان ذو المشاعر المرهفة، والحساسية المتوقدة، هو الملاك الساجد تحت العرش، وهو الشيطان الذي يصرخ في سقر، هو القديس، وهو العربيد، هو الراهبة وهو الغانية، هو النور وهو الظلام، تلك بعض خصائصه وصفاته (٢) وزعيم هذه الطائفة « ابن عربي الحاتمي الطائي» المدفون بدمشيق والمتوفى سنة ٦٣٨ هـ.

ويقول في ذلك في كتابه « الفتوحات المكية» ( $^{(7)}$ 

العبد رب والرب عبد . . . يا ليت شعري من المكلف

إن قلت عبد فذاك حق . . . أو قلت رب أنى يكلف

كما قال: فيحمدني وأحمده . . ويعبدني واعبده (٤)

\* ويقول أيضا في الفتوحات : (°) « إن الذين عبدوا العجل ما عبدوا غير الله» (فهو

١- حقيقة الصوفية في ضوء الكتاب والسنة ص ١٨.

٢- هذه هي الصوفية ص ٤٧ بتصرف.

٣- الفتوحات المكية حـ ٢ ص ٤٠٦ .

٤- فصوص الحكم جـ ١ صـ ٨٣ .

٥- نقلا عن مصرع التصوف ص ١٢٤ و ١٢٧ .

يؤمن بأن اليهود عباد العجل ناجون، بل يؤمن بأنهم كانوا على علم بحقيقة الألوهية، لم ينعم موسى ولا هارون بلمحة من تجلياته ولا بارقة من انكثناف الأسرار الإلهيه المغيبة له، لأنهم ماقصروا العبادة على فكرة مجردة خاوية كموسى، وإنما عبدوا الرب متجليًا في صورة عجل، فأدركوا من حقيقة الأمر ما لم يدركه هارون وهو أن الذات الإلهية لا تُعبد إلا حين تتجلى في صورة خلقية

ويؤمن «ابن عربى» بقدسية عبادة الأصنام، ويمجد صدق إيمانهم، وإخلاص توحيدهم، يؤمن بالصابئة عبادًا « يوحدون الله» ، ويخلصون له الدين، يؤمن بسمو ايمان الذين عبدوا ثلاثة آلهة غير أنه يعيب عليهم قصورهم عن إدراك الحقيقة كاملة، إذ عبدوا الله في ثلاثة أقانيم على حين كان الواجب أن يعبدوه في كل شيء، فليس الرب عنده هو تلك الأقانيم فحسب، وإنما هو عين ما يرى أو يحس وعين ما لا يرى وما لا يحس. فأصحاب الثالوث عنده مخطئون، لأنهم عبدوا بعض مظاهر الرب، أو بعض تعيناته وكان واجبًا أن يعبدوه في الكل، لأنه هو ذلك الكل فيما ظهر منه وفيما بطن (١).

واسمع اليه يؤكد لك أن كل شيء هو الله - سبحانه: « سبحان من أظهر الاشياء وهو عينها»(٢).

« إن العارف من يرى الحق ( الله » في كل شيء ، بل يراه عين كل شيء » وكلمة «شيء » تطلق عنده على الصور الذهنية والوهمية وعلى العدميات ، فوق إطلاقها على كل موجود له كيانه المادى المستقبل لتقوم بذاتياته و خيصائصه (٣) « وابن عربي » هذا يلقبه البصوفية بالعارف بالله ، والقطب الأكبر والمسك الأزفر والكبريت الأحمر ، مع قوله بوحدة الوجود وغيرها من الطامات ، فإنه يمدح فرعون ويحكم بأنه مات على الإيمان (٤) (فيقول في مجال تصحيح إيمان فرعون: « ولما كيان فرعون في منصب

١- هذه هي الصوفية ص ٤٧ - ٤٨ بتصرف.

٢– الفتوحات المكية جـ ٢ ص ٤.٦

٣- فصوص الحكَم ص ٣٧٤، وهذه هي الصوفية ص ٤٨ بتصرف.

٤- حقيقة الصوفية في ضوء الكتاب والسنة ص ١٨.

التحكم صاحب الوقت، وأنه الخليفة بالسيف وإن جارى في العرف الناموس لذلك قال « أنا ربكم الأعلى» أى وإن كان الكل أرباباً بنسبة ما، فأنا الأعلى منهم بما أعطيته في الظاهر من التحكم فيكم، ولما علمت السحرة صدقه في مقاله لم ينكروه وأقروا له بذلك فقالوا: ﴿ فَا قَضِ مَا أَنْتَ قَاضٍ اللَّهِ إِنَّ مَا نَقْضِي هَاذِهِ آلَيْنَ الدُّنَا ﴾ والدولة لك فصح قوله : ﴿ أَنَا رَبُّكُم مُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ وإن كان عين الحق فالصورة لفرعون قطع الأيدى والأرجل وصلب بعين حق في صورة باطل لنيل مراتب لا تنال الا بذلك الفعل » (١)

ومن كلامه أيضًا في قصة فرعون : (إنه حين قال له « لأجعلنك من المسجونين» أي لأسترنك فإنك أجبت بما أيدتني به أن أقول لك مثل هذا القول.

فإن قلت لى : فقد جهلت يا فرعون بوعيدك إياى، والعين واحدة، فكيف فرقت؟. فيقول فرعون : إنما فرقت المراتب لا العين.

ما تفرقت العين ولا انقسمت في ذاتها، ومرتبتي الآن التحكم فيك ياموسي بالفعل وأنا أنت بالعين وغيرك بالمرتبة (٢)

ويقول ابن عربى فى تفسير قوله تعالى : ﴿ لَائِذَرُنَّ ءَالِهَتَكُرُّ وَلَائَذَرُنَّ وَدَّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا ﴾ (٣)

يقول: (إذا تركوهم جهلوا من الحق بقـدر ما تركوا من هؤلاء، فإن للحق في كل معبود وجهًا يعرفه من يعرفه ويجهله من يجهله) (٤)

ويقول: أيضا - مخطعًا هارون عليه السلام في نهيه بني إسرائيل عن عبادة العجل ومفتريا على نبى الله موسى: (وكان موسى أعلم بالأمر من هارون، لأنه علم ما عبده أصحباب العجل لعلمه بأن الله قد قضى ألا يعبد إلا إياه وما حكم الله بشيء الا وقع

۱- فصوص الحِكَم لابن عربي ص ۲۱۰ و ۲۱۱

٢- فصوص الحكم ص ٢٠٩

٣- سورة نوح آية ٢٣

٤- فصوص الحكم ص ٧٧ وابن تيمية في مجموعة الرسائل الكبرى جـ ١ ص ٧٤٥.

فكان عتب موسى أخاه هارون لما وقع الأمر في انكاره وعدم اتساعه، فإن العارف من يرى الحق في كل شيء، بل يراه عين كل شيء »(١)

وفى تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّادُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ على اللَّهِ اللَّهِ فَى كُلَّ معبود (٣) فاسد هو أن قضاءه هنا قضاءً كونيًا: فما عبد فى الحقيقة إلا الله فى كل معبود (٣) وغيرها من الآيات التى فسرها تفسيرات فاسدة ومعلومة الفساد من الدين بالضرورة.

وكفى بهذا إثمًا وفسادًا وبطلانًا، ذلك أنه بناء على هذا الفهم، وتلك النظرية أخذ ابن عربى وأمثاله يخطئون أنبياء الله الذين جاءوا بدعوة للتوحيد في العبادة. ولو كان النبي محمد على.

ويؤيدون الكفار من أمثال فرعون وقوم نوح وغيرهم الذين عبدوا الأصنام، واليهود الذين عبدوا العجل، مدعيا أن هؤلاء ما عبدوا غير الله، وأنهم إن كانوا مخطئين في شيء فهو أنهم خصصوا شيئا دون شيء بالعبادة والواجب أن يعبدوا كل شيء لأنه لا شيء موجود غير الله، فاعجب!!

سبحانك هذا بهتان عظيم.

\* معنى الاتحاد والحلول: القول بأن الله يحل في الإنسان - تعالى الله عن ذلك. وقد نادى بذلك بعض الغلاة من الصوفية كالحسين بن منصور الحلاج - الذي أفتى العلماء بكفره وقتله، وقد قتل وصُلب سنة ٣٠٩ هـ، وقد نسب إليه قوله: « ما في الجبة

غير الله» وقوله: سبحان من أظهر ناسوته سرسنا لاهوته الثاقب ثم بدا في خلقه ظاهرًا في صورة الآكل والشارب حتى لقد عاينه خلقه كلحظة الحاجب بالحاجب(٤)

وقوله: أنا من أهوى ومن أهوى أنا . . . . . نحن روحان حللنا بدنا

١- فصوص الحكم ص ١٩١ ٢٠ فصوص الحكم ص ١٩١

٣- فصوص الحكم ص ٧٢ ومجموعة الرسائل لابن تيمية جـ١ ص ١٤٦، ١٤٦ بتصرف
 ٤- كتاب «الطواسين للحلاج » صل ١٣٠ نقلا عن هذه الصوفية، الأستاذ عبد الرحمن الوكيل

## فاذا أبصرتني أبصرته . . . . وإذا أبصرته أبصرتنا

(فالحلاج) حلولى يؤمن بثنائية الحقيقة الإلهية، فيزعم أن الإله له طبيعتان هما اللاهوت والناسوت، وقد حل اللاهوت في الناسوت، فروح الإنسان هي لاهوت الحقيقة الإلهية وبدنه ناسوته، ورغم أنه قتل لزندقته وقد تبرأ منه بعض الصوفية، إلا أن بعضهم قد عدوه من الصوفية، وصححوا له حاله، ودوّنوا كلامه، ومنهم أبو العباس بن عطاء البغدادي، ومحمد بن خفيف الشيرازي، وابراهيم النصر أباذي، كما نقل ذلك الخطيب البغدادي (١)

وقد أثر عنه من الشعر الذي يصرح فيه بالكفر، ومن النثر كذلك شيء كثير فمن ذلك قوله أيضا: (٢)

ألا أبل\_\_\_\_غ أحــبائى بــأنى . . . . . ركبت البحر وانكدر السفية على دين الصليب يكون موتى . . . . . ولا البطحــا أريــد ولا المدينة ومثل قوله(٣)

قد تصبرت وهل يصبر . . . . . قلبى عن فوادى مازجت روحك روحى . . . . . فى دنو وبعاد فأنا أنت كما أنه مرادى

وغير هذا كثير لا يحتاج إلى نقاش أو تأويل، لأن التأويلات التى قيلت فى هذا الشأن تدل على محاولة يائسة لتبرير موقفه وتصحيح معتقده الفاسد. مع أنه اعترف بنفسه على نفسه ولم ينف ذلك عن نفسه حتى حكم الفقهاء بقتله وقُتلَ، فيكون التبرير لموقفه تخطئة للفقهاء والعلماء الأفاضل الذين قتلوه وتجريما لهم، وبهذا تنقلب القضية فيبرأ المذنب الآثم، ويخطأ علماء الشريعة،

ونذكر من التبريرات الفاسدة مثلاً:

۱- کتاب ( تاریخ بغداد ) للبغدادی جه ۸ ص ۱۱۲

٢- كتاب الطواسين للحلاج ص ٦٠ ط مكتبة الجندى بمصر عام ١٩٧٠م.

٣- كتاب الطواسين للحلاج ص ١٣٠

٤٢ شبهات التصوف

جاء في كتاب « أخبار الحلاج» في الهامش قوله: (قال عبد الوهاب الشعراني) في كتاب « لطائف المنن» وقد كان الشيخ أبو العباس المرسى « رضى الله تعالى عنه» يقول: أكره من الفقهاء قولهم بكفر الحلاج، وما نقل عنه يصح تأويله نحو قوله: «على دين الصليب يكون موتى» ومراده أن يموت على دين نفسه فإنه هو الصليب وكأنه قال: « أنا أموت على دين الإسلام، وأشار إلى أنه يموت مصلوبا، وكذلك كان» (١).

\* والذى يتمعن فى هذا التبرير المذكور يجد أنه غاية فى الركاكة والفساد فإن الحلاج قد صرح بالكفر فى كثير من أقواله وأشعاره وليس الكفر مقتصرا على هذه العبارة حتى يجرى المبرر وراء معانيها المحتملة والبعيدة الاحتمال، فإن قوله: إنه أراد أنه عوت على دين نفسه لأنه هو الصليب، فيه ادعاء أنه يعلم الغيب وأنه سيموت مصلوبا، فلا شك أن الغيب لا يعلمه إلا الله، وأن هذا التأويل فيه بعد عن الحقيقة والواقع، وما يفهم من كلامه إلى حد كبير. ثم إنه لا يصح أن يعبر عمن مات مصلوبا بأنه مات على دين الصليب، فإن دين الصليب كلمة واضحة عرفها الناس جميعا، أن مدلولها ومفهومها هو دين الذين يعبدون الصليب ويعتبرون تمجيده شعيرة من شعائر دينهم.

ثم إذا كان المراد ما ذكره المؤول فما معنى الشطر الثانى « ولا البطحا أريد ولا المدينة «.ألا ترى أن الشطر الثاني ينادى بأن المراد بدين الصليب هو دين النصارى بقرينة مقابلته بدين البطحاء والمدينة وهو دين الإسلام»(٢)

\* ولقد تكلم الإمام ابن تيمية عن «الحلاج» في كل رسائله التي رد فيها على أصحاب الحلول والإتحاد ووحدة الوجود، بالإضافة الى أنه ألف فيه رسالة خاصة في الجواب على سؤال ورده عنه هل صديق أو زنديق ؟.

۱- انظر « أخبار الحلاج» هامش ص ٦١

٢- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية ص. ١٧٩

قال الإمام ابن تيمية: « الحمد لله رب العالمين: الحلاج قتل على الزندقة التي ثبتت عليه باقراره وبغير إقراره. والأمر الذي ثبت عليه مما يوجب القتل باتفاق المسلمين، ومن قال إنه قتل بغير حق فهو إما منافق ملحد وإما جاهل ضال »(١)

وقد استشهد الإمام « ابن تيمية » على صحة ما ورد عن الحلاج « من كفريات بما جاء من مشائخ التصوف المعتدلين في عصره بمن جفاه وأعرض عنه. فغى ذلك يقول الإمام « ابن تيمية » واما أولياء الله العالمون بحال الحلاج فليس منهم واحد يعظمه ولهذا لم يذكره القشيرى في مشايخ رسالته، وإن كان قد ذكر من كلامه كلمات استحسنها، وكان الشيخ أبو يعقوب النهرجورى قد زوجه بابنته، فلما اطلع على زندقته نزعها منه، وكان «عمرو بن عثمان» يذكر أنه كافر، ويقول: «كنت معه فسمع قارئا قرأ القرآن، فقال – أى الحلاج: أقدر أن أصنف مثل هذا القرآن، أو نحو هذا الكلام» (٢).

\* وفي هذا تكذيب للقرآن، ومنه قوله تعالى: ﴿ قُلْ لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنَّ عَلَى الْإِنْسُ وَٱلْجِنَّ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ومع ما تقدم من وضوح رأى الإمام « ابن تيمية » في « الحلاج » الا أنه احتاط لدينه فقال في آخر الرسالة :

« فالحلاج كان من الدجاجلة بلا ريب، ولكن اذا قيل: هل تاب قبل الموت أم لا ؟ قال: أى المجيب / الله أعلم، فلا يقول ما ليس له به علم ولكن ظهر عنه من الأقوال، والأفعال ما أوجب كفره وقتله باتفاق المسلمين، والله أعلم » (٥).

٢- جامع الرسائل لابن تيمية ص ١٩١

١- جامع الرسائل لابن تيمية ص ١٨٧

٤- جامع الرسائل لابن تيمية ص ١٨٩

٣– سورة الاسراء، آية ٨٨

ع مستجامع الرسائل دبن ليميه ص ۸۸

٥- جامع الرسائل ص ٩٩

\* وممن يؤمن ببدعة الاتحاد أو الوحدة « ابن الفارض » (\*).

يؤمن هذا الصوفى بصيرورة العبد ربا، والمخلوق خالقًا، والعدم الذاتى الصرف وجودًا واجبًا، وإذا شئت الحق فى صريح من العقل، فقل: هو مؤمن ببدعة الوحدة، تلك الأسطورة التى يؤمن كهنتها بأن الرب الصوفى تعين بذاته وصفاته وأسمائه وأفعاله فى صور مادية أو ذهنية، فكان حيوانًا وجمادًا وإنسًا وجنًا وأصنامًا وأوثانًا ، وكان وهمًا وظنًا وخيالاً، وكانت صفاته وأسماؤه وأفعاله عين ما لتلك الأشياء من صفات وأسماء وأفعال، لأنها هى فى ماهيته ووجوده المطلق أو المقيد، وكل شيء فى الوجود هو عين رب الوجود، ولا تعجب فى هذا، فبمجرد قراءتك لتائية ابن الفارض، يزول عجبك، وهذه بعض أبياتها، مع يسير من الشرح معها:

جلت فی مجلیها الوجود لناظری و اشهدت غیبی إذ بدت فوجدتنی ففی الصحو بعد المحو لم أك غیرها إلى كم أواخی الستر، ها قد هتكته فوصفی، إذ لم تدع باثنین وصفها فإن دُعِیَت كنت المجیب، وإن أكن فقد رفعت تاء المخاطب بیننا ولا فلك إلا ومن نور باطنی ولا قطر إلا من حل من فیض ظاهری ولولای لم یوجد وجود، ولم یكن

ففى كل مرئى أراها برؤية هناك إياها بجلوة خاوتى وذاتى بذاتى اذ تحات تجلت وحل أواخى الحجب فى عقد بيعتى وهيئتها إذ واحد نحن هايئتى منادى أجابت من دعانى ولبت وفى رفعها عن فرقة الفرق رفعتى به ملك يهدى الهدى الهدى المدى بمشيئتى به قاطرة عنها السحائب سحت شهود، ولم تعهد عهدو بذمة

 <sup>\* -</sup> هو عمر بن أبى الحسينى على بن المرشد بن على شرف الدين الحموى الأصل، المصرى المولد، توفى سنة ٣٣٢ هـ.

وكل الجهات الست نحوى توجهت لها صلواتى بالمقام، أقيمها كلانا مصل واحد ساجد إلى كلانا مصل واحد ساجد إلى ففى النشاة الأولى تراءت لآدم وتظهر للعشاق فى كل مظهر ففى مرة « لبنى » وأخرى بثينة وليس سواها، لا، ولا كن غيرها فى شهدت الساجدين لمظهرى

بماتم من نسك وحج وعمرة وأشهد فيها أنها لى صلت حقيقته بالجمع في كل سجدة صلاتي لغيرى في أداء كل سجدة بمظهر حوا قبل حكم النبوة من اللبس في أشكال حسن بديعة وآونة تدعى « بعزة» عرن وما إن لها في حسنها من شريكة فحقت أنى كنت آدم سجدتي

وفى هذه الآبيات - فضلا عن غيرها تظهر عقيدة « ابن الفارض» واضحة، فهو فى تلك الأبيات يريد أن يقول أو يزعم أن الذات الإلهية هتكت عنه حجب الغيرية، وجلت له الحق المغيب، فرأى حقيقة الله متعينة بذاتها فى كل مظاهر الوجود، رأى هذا الكون المادى بكل ما يدب عليه هو عين الله وماهيته، ورأى وجوده عين وجوده فيما ثم شيء عند ابن الفارض إلا وهو الله، وليس للرب وجود سوى تلك الصور المادية أو الذهنية، ولهذا راح يزعم أنه بذاته اتحد بذات ربه، فكانت الثنائية فى الاسم، وكانت الوحدة فى الحقيقة والوجود.

وقد شهد « هوية» الوجود الإلهى أو باطنه، و « إنية » وجوده هو أو ظاهره، فلم يجد للرب وجود سوى وجوده ولا لذاته كيانًا متقومًا غير كيانه، بيد أنه خشى أن يتوهم أحد أن هذا الشهود وهم طارئ أو حال عارض أو صورة من حلم أسبل لها فكره وعينه فذهب يؤكد ذلك بأنه كان في الصحو بعد المحو، وهو – عند الصوفية رجوع العارف إلى الإحساس بعد سكرته بوارد قوى، وفيه يشهد العارف المغايرة بين الذات الإلهية ومظاهرها أو صفاتها يشهد أن الكون ليس هو الذات الإلهية، أما المحو فهو إمحاء الكثرة والغيرية والخلقية المتنوعة المتعددة، وفناء السوية وتجلى الوحدة المطلقة فيرى الصوفي الخلق عين الحق والمربوب عين الرب، فشمت فرق عند الصوفية بين الصحو والمحو، ولكن « ابن الفارض» أبي أن يؤمن بهذا الفرق المبتدع.

- \* ثم يعلن أنه عاهد الحق حين بايعه على أن يهتك كل ستر، ويحل كل أنشوطة حتى يرى كل ذي بصر أن الله يتمثل دائما في صور الخلق، وتتعين ذاته بذواتهم.
- \* ثم يزعم أن كل ما وصف به الله نفسه، فالموصوف به على الحقيقة هو ابن الفارض لأنه الوجود الالهي الحق في أزليته.
- \* وإن دُعي الله أجاب ابن الفارض لأنه عينه، وإن دعي ابن الفارض لبي الله لأنه اسمهومسماه.
- \* واذا كان الخطاب يستلزم الاثنينية، إذ لابد من طرفين متقابلين « مُخاطِب ومُخَاطب» فقد رفع ابن الفارض تاء المخاطب، وصدور الخطاب لأنه هو لاغيره ، حتى يخاطبه أو يدعوه، فالخطاب صادر منه إليه.

ولقد كان يقول قبل أن ينكشف عنه الغطاء : أنت أنت، فلما تجلت له الحقيقة صار يقول : أنا أنا، فما أنت إلا أنا.

\* ثم يفترى أن له الربوبية بوحدانيتها وصفاتها وأسمائها وأفعالها، بملكها وملكوتها، برحمانيتها وجبروتها، بقدرتها القهارة، وعلمها المحيط الشامل، بما أبدعت من خلق ومنحت من حياة.

فالملكوت كله بيده، الوجود كله قطرة فيض من وجوده، والإرادة البشرية كلها طوع هواه.

- \* ثم يزعم أن هذه الصلوات، والضراعات، وتلك الدعوات، وهذه المناسك لاترفع إلى الله وإنما تتوجه بها القلوب إليه رجاء رحمته وابتغاء رضاه.
- \* وهم يولون وجوههم شطر المسجد الحرام، إنما يولونها شطر هيكل ابن الفارض، والنذور يبتغون بها وجهه والله جل شأنه يقول: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ فَٱلَّيْنَكَا لَوَ النّهُ وَلَلّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ فَٱلَّيْنَكَا لَوَ الله على الله على وجه الحق باطله، فيفترى أنه ما ثولُو أَفْتُم وَجهه الحق باطله، فيفترى أنه ما ثم إلا وجهه هو، وأن الكون كله ما يولى بجهاته الست وجهه إلا إليه.

١- سورة البقرة، آية ٥١١

\* ثم يزعم ابن الفارض ذلك الرب على أن يرتسم خاشع الذل في المعابد يصلى لابن الفارض ويرجو رحمته، فيقول: «كلانا مصل واحد ساجد -» ولكن كلانا هذه دلالتها حتمية على وجود اثنين أو تحقق وجودين يغاير أحدهما الآخر، لهذا كر « ابن الفارض» يعدو في لهفة مجنونة ليستدرك على «كلانا» بما ينسخ ما توهمه

\* فيقول: وما كان لى صلى سواى، ولم تكن صلاتى لغيرى فى أداء كل سجدة!!

\* ولست أدرى لم يغرم الصوفية دائما بنعوت المرأة يحملونها على ربهم، فيزعمون أن ربهم يتجلى — غزلى الجمال — فى صورة أنثى عاشقة ملهوفة، تتقتل بفتون أنوثتها لحيوان يراودها عن نفسها، فيمثل الذات الإلهية فى صورة «حواء» ظهرت لآدم، «وليلى» لقيس، وفى صورة «بثينة» لجميل، و«عزة» لكثير. فما حواء أم البشر إلا الحقيقة الإلهية، وما أولئك العشاق سكرت على شفاههن خطايا القبل المحرمة وتهاوت بهن اللهفة الجسدية الثائرة تحت شهوات العشاق، ما أولئك جميعًا سوى رب الصوفية تجسد فى صور غوان تطيش بهداهن نزوة ولهى، أو نشوة سكرى تتلظى فى عين عاشق!! ويسرف ابن الفارض فى توكيد أنوثة ربه، وتجليه أبدًا فى صورة جسد امرأة يزل عاشق. يزل بها موعد الليل.

\* وقد خشى أن يتوهم أحد فى ربه أنه يغاير حقيقته، أو تتباين صفاته، وهو يتجلى مرة بعد مرة فى صورة غانية أو أن يظن أن هؤلاء الغانيات «لبنى، بثينة، عزة» تغاير حقائقهن حقيقة ربه فى شىء ما، فاستدرك على الأوهام بما يحيلها يقينا ثابتا فى أنوثة ربه، قال: «ولسن سواها، لا ولا كن غيرها» وهكذا صدق فيهم قول الله تعالى: ﴿إِن يَدْعُونَ إِلّا شَيْطَننَا مَرِيدًا ﴾ (١)

ماذا يحدث للشباب المسلم، ومنه، لو أنه آمن بهذا الهراء والافتراء، وذلك الكفر والخبل.

\* ولا يمل ابن الفارض من تكرار إفكه الوثني يزعم فيه أنه هوإله ، فيضيف إليه أنه

١ - سورة النساء : آية ١١٧ .

عين رسل الله أيضا، وعين «آدم» الأب الأول للبشرية، وعين الملائكة الذين سجدوا لآدم.

يقول القاشاني في شرح هذا البيت:

في شهدت الساجدين لمظهري فحققت أنى كنت آدم سجدتي

(أى عاينت فى نفسى الملائكة الساجدين لمظهرى، فعلمت حقيقة أنى كنت فى سجدتى آدم تلك السجدة، وأن الملائكة يسجدون لى. والملائكة صفة من صفاتى — فالساجد صفة منى تسجد لذاتى (١) أرأيت إلى شرح القاشانى ؟ لقد نقلته لك بلفظه مثلا كما يشرح به الصوفية أساطير دينهم، ولتؤمن أنى لم أمل مع الهوى فيما شرحت لك به أبيات ابن الفارض، وأظننى ما بلغت مبلغ « القاشانى » فى الشرح، فهو صوفى يدين بالتائية، وحسبنا هذا من سلطان عشاق الصوفية (٢)

\* وممن قال بالإتحاد أيضا: «عبد الكريم الجيلي»(٣)

الذي ألف كتابا أسماه « الإنسان الكامل» حاول أن يثبت فيه أن محمدًا هو أول تعيينات الذات الإلهيه بعد أن أرادت أن تظهر من مرحلة الخفاء إلى مرحلة الوجود

وفى ذلك يقول الجيلى شعرًا :(١)

ذات لها في نفسها وجهان ولكل وجه في العبارة والأداء إن قلت واحدة صدقت وإن تقل أو قلت لا بل إنه لمثلث أنظر الى أحدية هي ذاته

السفل وجه والعلا للثانى ذات وأوصاف وفعل بيان النان حسق إنه النان فصدقت ذلك حقيقة الإنسان قل واحد أحد فريد الشان

۱ – كشف الوجوه الغر على هامش شرح الديوان جـ ٢ ص ٨٩ طبع ١٣١٠ هـ

٢- راجع بتوسع «هذه الصوفية» ص ٣٦ - ٤٦

٣- هو عبد الكريم بن ابراهيم الجيلاني أو الجيلي، توفي نحو ٨٣٠ هـ

٤ – الانسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل (عبدالكريم الجيلي) ص ١٢ ط ثانية عام ١٣٧٥ هـ بمصر

### الى أن يقول :

فهى المسمى أحمد من كون ذا وهسو المعرف بالعزيز وبالهدى يا عسين دائرة الوجود جميعه ولك الوجود والانعدام حقيقة أنست الضياء وضده بل إنما مشكاته والزيت مع مصباحه زيت لكونك أولا ولكونك ولأن رب عسين وصفك عينه

ومحمد لحقيقة الأكروان من كونه ربا فداه جنانى يانقطة القرقان والفرقان ولله الحضيض مع العلا ثوبان أنت الظلام لعارف حيران أنت المراد به ومن أنشانى المخلوق مشكاة منير ثان ها أنت مصاح ونور بيان

\* والجيلى هذا ممن يؤمن بالاتحاد والحلول كسابقيه « ابن عربى، وابن الفارض، والحلاج » غير أن اللون الفاضح الصارخ في زندقته هو اعتقاده أن الله ما هو إلا إنسان كامل، وأن الإنسان الكامل ما هو إلا الرب الأكبر الجامع بين الحق والخلق في وحدة. ولقد رأى « الجيلى » ألا يمن بهذه المرتبة على أحد قبله، فمضى يؤكد القول أن انسانيته هي أفق الربوبية والألوهية الأسمى، فيقول :(١)

سواى فأرجو فضله، أو فأخشاه جمال جلال الكل، ما أنا إلا هو وحيوانه مع إنسه وسجاياه ومن شجر، أو شاهق طال أعلاء ومن مشهد للعين طاب محياه ومن منظر ابليس قد كنان معناه

لى الملك فى الدارين، لم أر فيها وقد حزت أنواع الكمال، وإننى فمهمها ترى من معدن ونباته ومهما ترى من أبحر وقفاره ومهما ترى من صدورة معنوية ومهما ترى من صدورة معنوية ومهما ترى من صدن هيئة ملكية

ا- الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل (عبد الكريم الجيلي) جـ ١ ص ٢٠ وما بعدها ط٣٠٦

وكرسيه، أو رفرف عز مجلاه أنا المتجلى في حقيقته، لا همو وجميع الورى اسم، وذاتي مسماه

ومهما ترى من عرشه ومحيطه فإنى ذاك الكل، والكل مشهدى وإنسى رب للأنام وسيد

فهذا قول « الجيلى» والله يقول : ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَانِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيَّءٍ قَدِئرٌ ﴾ (١)

ولكن « الجيلي» يفترى أن له وحده ملك الدنيا والآخرة، و أنه ليس للوجود رب سواه ولا ليوم الدين ملك غيره، وأنه الغنى بذاته، فلا تنفح قلبه رغبة في نعمة من أحد، لأنه الوهاب للنعم، ولا تلفح نفسه رهبة من سلطان، لأنه ملك الكل ومالكهم

\* ولم يكتف الجيلى بهذا، بل مضى يعدد أنواع الخلق وصور الوجود المادى والحسى والروحى والمعنوى ليزعم بعدها أنه هو عينها ذاتًا ووجودًا، فلا يتوهم واهم أن شيئًا ما في الوجود يغاير الجيلى، أو يخرج عن حقيقة ذاته، فيقول: « أنا المتجلى في حقيقته لا هو » فيحكم على الوجود الحق بالعدم الصرف

أرأيت إليه في زعمه أنه « رب للأنام وسيد جميع الوري» ؟

أرأيت إليه - وقد جنت شهوة الزندقة فيه - يفترى أن الشهوات إحدى مقومات الوجود الإلهى، وأنها في دنسها عين وجوده ؟ وأن «إبليس» وغيه وتمرده هو عين الرب الأعظم ؟ وأن كل اسم في الوجود هو اسم لله سبحانه، لأنه عين كل مسمى وأن كل صفة لكائن ما، هي لله صفة، لأنه عين الموصوف بها ؟ فعلام يدل كل هذا أو أثارة واحدة منه ؟ (٢)

\* وإن تعجب فعجب تقديس الصوفية للجيلى. وتبرئة ساحته مما يحكم به الحق والعدل عليه وكيف يجعله الصوفية قطبًا عرجت روحه إلى الحق تستلهمه الوحى، وهو القائل ؟(٣)

٢- هذه هي الصوفية ص ٥٨، ٥٩ بتصرف

١- ُسورة آل عمران، آية ١٨٩

٣- هذه هي الصوفية ص ٦٠ بتصرف.

ولى الملك والملكوت نسجى وصنعتى لى الغيب والجبروت مني منشأة(١)

\* كما يزعم ذلك « الجيلى» أن الرب نقيضان وضدان، فهو يجمع بين الشيء وضده والصفة ونقيضها فيقول: (اعلم أن الوجود والعدم متقابلان، وفلك الألوهية محيط بهما، لأن الألوهية تجمع الضدين من القديم والحديث، والحق والخلق، والوجود والعدم، فيظهر فيها الواجب مستحيلاً بعد ظهوره واجبًا، ويظهر فيها المستحيل واجبا بعد ظهوره أخلق، ويظهر الخلق بصورة الخلق، ويظهر الخلق بصورة الحق، (٢) (الألوهية في نفسها تقتضى شمول النقيضين وجمع الضدين) (٢)

تجمعت الأضداد في واحد إليها وفيه تلاثست فهو عثهن ساطع (٤)

\* هذا رب عجيب، لم يبتدعه غير خيال فلاسفة الصوفية المخبول، رب موجود معدوم، واجب مستحيل، قديم حديث، ينعم بالحياة ويهلكه الموت، فهو حي ميت في آن معا ، هذا هو رب الصوفية الذي اختلقه الجيلي، وبه تدين فلاسفة الصوفية، وإياه يعبدون (٥).

وهناك آخرون آمنوا بالاتحاد والحلول، ومنهم: « أبو حامد الغزالى» (\*) ولعل مما يقلق دهشتك، ويثير ثائرتك أن يقرن بأولئك هذا الذى افترى له الصوفية أضخم لقب في التاريخ وهو « حجة الإسلام» ليفتكوا بهذا اللقب الخادع ما بقى من ومضات النور الشماحية في قلوب المسلمين (٢) فاسمع اليه وهو يتحدث عن التوحيد ومراتبه فيقول: « للتوحيد أربع مراتب، وينقسم إلى لب وإلى لب اللب وإلى قشر وإلى قشر القشر، ولنمثل ذلك تقريبا إلى الأفهام الضعيفة «بالجوز» في قشرته العليا، فإن له قشرتين، وله

١- الإنسان الكامل جد ١ ص ٢٣ ٢- الإنسان الكامل للجيلي جد ١ ص ٢٧

٣- الإنسان الكامل للجيلي جـ ١ ص ٦٩ ﴿ ﴿ ﴿ الْإِنسَانَ الْكَامِلُ لَلْجِيلَى جِـ ١ ص ٣٣

٥- هذه هي الصوفية ص ٦٠ ، ٦١ بتصرف

<sup>\* -</sup> هو محمد بن محمد بن أحمد الطوسي أبو حامد الغزالي، مات سنة ٥٠٥ هـ

٦- هذه هي الصوفية ص ٦٢

٥٢ شبهات التصوف

لب، وللبه دهن هو لب اللب، فالمرتبة الأولى من التوحيد هى أن يقول الإنسان بلسانه « لا إله إلا الله » وقلبه غافل عنه أو منكر له كتوحيد المنافقين، والثانية أن يصدق بمعنى اللفظ قلبه كما صدق به عموم المسلمين وهو اعتقاد العوام، والثالثة أن يشاهد ذلك بطريق الكشف بواسطة نور الحق، وهو مقام المقربين، وذلك بأن يرى أشياء كثيرة ولكن يراها على كثرتها صادرة عن الواحد القهار.

والرابعة أن لا يرى في الوجود إلا واحدا وهي مشاهدة الصديقين، وتسميه الصونية الفناء في التوحيد لأنه من حيث لا يرى إلا واحد فلا يرى نفسه أيضا. وإذا لم ير نفسه لكونه مستقرا بالتوحيد كان فانيا عن نفسه في توحيده، بمعنى أنه فني عن رؤية نفسه والخلق (١)

ثم يحدثنا الغزالي عن مقامات الموحدين في كل مرتبة، فيصف صاحب المرتبة الرابعة من التوحيد بقوله «والرابع موحد بمعنى أنه لم يحضر في شهوده غير الواحد، فلا يرى الكل من حيث أنه كثر، بل من حيث إنه واحد، وهذه هي الغاية القصوى في التوحيد»

ثم يقول: «فإن قلت: كيف يتبصور ألا يشاهد السماء والأرض وسائر الأجسام المحسوسة وهي كثيرة، فكيف يكون الكثير واحدا ؟ فاعلم أن هذه غاية علوم المكاشفات وأسرار هذا العلم لا يجوز أن تسطر في كتاب. فقد قال العارفون: افشاء سر الربوبية كفر» (٢)

ثم يضرب مثلا عن شهود الوحدة في الكثرة، بقوله: «كما أن الانسان كثير إن التفت إلى روحه وجسده وأطرافه وعروقه وعظامه وأحشائه، وهو باعتبار آخر ومشاهدة أخرى واحد . .» .

فكذلك كل ما في الوجود من الخالق والمخلوق له اعتبارات ومشاهدات كثيرة مختلفة، فهو باعتبار من الاعتبارات واحد، وباعتبارات أخرى سواه كثير، ومثاله

١- إحياء علوم الدين للغزالي جـ ٤ ص ٢٤٠

٢- احياء علوم الدين للغزالي جـ ٤ ص ٢٤٠ - ٢٤١ بتصرف

شبهات التصوف

الإنسان، وإن كان لا يطابق الغرض، ولكنه ينبه في الجملة على كيفية مصير الكثرة في حكم المشاهدة واحدًا.

ويستبين بهذا الكلام ترك الإنكار والجحود لمقام لم تبلغه، وتؤمن إيمان تصديق. ويستبين بهذا أشار الحسين بن منصور الحلاج حيث رأى الخواص (\*) يدور في الأسفار فقال: فيماذا أنت؟ فقال أدور في الأسفار، لأصحح حالتي في التوكل، فقال الحسين: لقد أفنيت عمرك في عمران باطنك، فأين الفناء في التوحيد؟ فكأن الخواص كان في تصحيح المقام الثالث، فطالبه بالمقام الرابع» (١).

\* ولقد كنا نريد أن نرباً بالشيخ أبى حامد الغزالي عن هذه المهاترات، وذلك الهراء، فكيف يحدثنا الغزالي بهذه الطريقة عن مراتب التوحيد، وفي مرتبته الثانية، يسمها باعتقاد العوام، ويعم بها المسلمين!!.

وفي المرتبة الثالثة : يقرر وحدة الفاعل، بـدليل ما سيقرره بعد، وهو أنه لا يشاهد إلا فاعل واحد، فيلزمه نسبة فعل المجرم إلى ذلك الفاعل الواحد!!.

ولتن نحينا ذلك جانبا، وقلنا نسمى هذه المرتبة « وحدة المشاهدة » وقد تقبل على علاتها، فكيف يرتقى – وإن شئت قلت يتنزل –إلى هذه المرتبة الرابعة. ألا يرى في الوجود إلا واحدًا، فهو بذلك قرر في سابقه وحدة الفاعل ولكنه لم ينف وجود غيره، أما في هذه فيقرر وحدة الوجود، يقرر أن الذوات على كثرتها في الحقيقة ذات واحدة.

ثم يحدثنا بعد ذلك عن «علوم المكاشفات» ويكل المعرفة بأسمى مراتب التوحيد إليها، فما هي تلك العلوم ؟ إنها قطعا شيء آخر غير الكتاب والسنة، إنها أساطير الصوفية التي استمدوها من «أذواقهم مواجيدهم» ثم سجلوها في كتبهم، فكأن القرآن والسنة ليس فيها ما يصل بالقلب إلى قدس الحق من التوحيد الخالص، كما يزعم

بــ الخواص هو ابراهيم بن اسماعيل أبو اسحاق الخواص مات سنة ٢٩١ هـ

١- احياء علوم الدين للغزالي جـ ٤ ص ٢٤١ بتصرف

الغزالى أن حقيقة التوحيد الحق لا يجوز أن تسطر في كتاب، وهذا معناه أنها ليست في كتاب الله وأنه لا يعرفها أحد إلا الصوفية أرباب الكشف، فأين هذا من قوله الله تعالى : ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي اللهِ في ربوبيته وإلهيته.

كما زعم أن افشاء سر الربوبية كفر، وهذا معناه أنه وأمثاله من الصوفية يعرفون اسرار الربوبية غير أنهم يضنون بها على الكتب، وأن المسلمين جميعًا لا يعرفون حقيقة التوحيد، ومعناه مرة أخرى: أن كتاب الله ليس فيه الحق من التوحيد، ثم يستدل الغزالى على الوحدة بين الخلق والخالق بهذا المثل وهو « إلانسان» في كثرته ووحدته، ويحتم الايمان به، وقد كنا نحب أن يأتينا بآية من كتاب الله، أو آثارة من فكر صحيح وبرهان عقلى، بيد أنه لجأ إلى الخيال السقيم يشبه الوحدة بين الله وعباده بالوحدة بين الانسان وأعضائه، وعجيب أن يمجد الغزالى « الحلاج »، وهو يعلم أنه يزعم أن الله الانسان وأعضائه، ويحب الحياة ويخاف الموت ويمحقه العدم ويقتله الحزن، وتزل به الشهوات، لأنه عين خلقه كما جاء ذلك في أبياته السابقة (٢) ألم يجد الغزالي من المؤمنين من يتمثل به في بلوغ أسمى مراتب التوحيد ؟ ألم يعطفه توحيد أبي بكر وعمر، فينصرف عنهما إلى تمجيد زندقة الحلاج ؟! ا(٢)

كما ذكره الغزالي في هذا الموضوع، فقال: « العارفون بعد العروج إلى سماء الحقيقة، اتفقوا على أنهم لم يروا في الوجود إلا الواحد الحق، ولكن منهم من كان له هذه الحالة عرفانًا علميًا، ومنهم من صار له ذوقًا وحالًا، فلم يبق عندهم إلا الله،

سرسنا لاهوته الثساقب في صورة الآكل والشسارب كلحظه الجاجب بالحاجب كما تمزج الخمرة بالماء الزلال فاذا أنت أنا في كل حال

سبحان من أظهر ناسوته ثم بدا فی خلقه ظامرا حتی لقد عاینه خلقه مزجت روحی فی روحی فاذا مسلك شه

٣- سورة الأنعام، آية ٣٨

٢- أاظر الحديث عن الحلاج ، والأبيات المشار إليها هي قوله :

٣- انظر هامش « هذه هي الصوفية » ص ٦٢ - ٦٥ بتصرف

فسكروا سكرًا، وقع دونه سلطان عقولهم، فقال بعضهم: أنا الحق! وقال الآخر: سبحاني ما أعظم شاني، وقال الآخر: ما في الجبة إلا الله، وكلام العشاق في حال السكر يطوى ولا يحكى فلما خف عنهم سكرهم، وردوا إلى سلطان العقل عرفوا أن ذلك لم يكن حقيقة الإتحاد، بل يشبه الإتحاد، مثل قول العاشق في حال فرط العشق:

أنا من أهوى ومن أهوى أنا نحن روحان حللنا بدنا

وتسمى هذه الحالة بالإضافة إلى المستغرق فيها بلسان المجاز: اتحادًا، وبلسان الحقيقة: ، توحيدًا. ووراء هذه الحقائق أسرار لا يجوز الخوض فيها » (١).

والغزالى فى هذا يمتدح أصحاب الاتحاد والحلول أمثال طيفور البسطامى القائل «أنا الحق» وكذلك: «سبحانى ما أعظم شانى»، ويمتدح الحلاج القائل « مافى الجبة إلا الله» والبيت الذى ذكره عنه، ويصف الغزالى هذه المجوسية الصوفية بأنها هتفات أرواح سكرت بعشق الله، ولم يجد الغزالى ما ينقد به هذه الصوفية – إن عددته نقدًا – سوى قوله: « وكلام العشاق فى حال السكر يطوى ولا يحكى».

ولكن ما حكم الله يا غزالي ؟ لايجيب، ولكنه حكم من قبل بأن ذلك أسمى مراتب التوحيد(٢)

\* وبهذا ندرك أن الغزالي – على رفعة مكانته عند الناس – صوفى، يؤمن بالإتحاد والحلول، ويدافع عنه، وتلك داهية عظيمة، وقع فيها الغزالي، فضلا عن نظرائه، والذي تميز به الغزالي عن غيره أنه كان على علم غزير، وعلى دراية بالفلسفة وعلم الكلام وغير ذلك، به أوسع المجال للصوفية (٣) كما خلص الصوفية من عزلتها التي كانت عليها، وأنقذها من انفصالها عن الديانة الرسمية، وجعل منها عنصرا مألوفا في الحياة الدينية، وفي الإسلام، ورغب في الاستعانة بالآراء والتعاليم المتعلقة بالتصوف، لكي ينفث في المظاهر الدينية الجامدة!! قوة روحية(٤)

١- مشكاة الأنوار للغزالي ص ١٣٢ ص ١٩٤٣

۲- هامش «هذه الصوفية» ص ۲۸ بتصرف

٣- راجع «في التصوف الاسلامي» للمستشرق نيكلسون: ترجمة د/ عفيفي ص١٠٤ بتصرف ٤- العقيدة والشريعة لجولدزيهر ص١٥١ .

كما أن الغزالي رفع من شمأن الآراء الصوفية، وجعلها من العوامل الفعالة في الحياة الدينية في الاسلام(١).

وهكذا لم يعمل الغزالي للإسلام، بل للصوفية، وبعد أن كان المسلمون على حذر من سمها، وفي انفصال تام عنها حملهم بسحر بيانه على أن يعتنقوا أساطيرها(٢).

ومع ذلك نقبول من باب الحق والإنصاف: يحاول السبكي في كتابه «طبقات الشافعية» تبرئة ساحة «الغزالي» بزعمه أنه اشتغل في أخريات أيامه بالكتاب والسنة، ونحن نسأل الله أن يكون ذلك حقا، ولكن لابد من تحذير المسلمين من تراث الغزالي، فكل ما له من كتب في أيديهم تراث صوفي، ولم يترك لنا في أخريات أيامه كتابا يدل على أنه الستغل بالكتاب والسنة، ويستدل بعض الساحثين على رجوعه عن تصوفه بقوله:

إن كان منزلتي في الحب عندكم ما قد بلغت فقد ضيعت أيامي (٣) نقول : وان كان الشيخ حبيبا إلى قلوبنا، فالحق أحب إلينا منه، والحق أحق أن يتبع.

١- العقيدة والثمريعة لجولدزيهر ص ١٦١

٢- هذه هي الصوفية ص ٢٦

٣- هذه هي الصوفية هامش ص ٦٧ و ٦٨

يَقِخُ مجد الرَّبِي المُجْتَّدِي المُستِّدَةِ الاِئِزَةِ الْيَرُووَكِرِي www.moswarat.com

### أصنام صغيرة ، تؤمن بالاتحاد والحلول :

ابن عامر البصري (\*) الذي قال: في تاثية يعارض بها ابن الفارض، وزناً وقانية ولطخها بنفس الزندقة

فشاهدته في كل معنى وصورة تعالت عن الأغيار لطفًا وجلت منادى - أناإذ كنت أنت حقيقتى بغير شريك فقد تغطت بكيرة صفات وذات ضمنا في هيوية وحدة منزهة عن كل غير وشركة (١)

تجلى لى المحبوب من كل وجهة وخاطبنى منى يكشف سرائر فقال: أتدرى من أنا؟ قلت: أنت يا نظرت فلم أبصر سوى محض وحدة تكثرت الأشياء، والكل واحد حتى قال: فأنت أنا، لا، بل: أنا أنت

\*الصدرالقونوى(\*) يقول في كتابه « مراتب الوجود» : « فالإنسان هو الجق، وهو التراث، وهو الصفات، وهو العرش، وهو الكرسي، وهو اللوح، وهو القلم، وهو الملك، وهو الجن، وهو السموات وكواكبها، وهو الأرضون وما فيها، وهو العالم اللكناوى، وهو العالم الأخراوى، وهو الوجود وما حواه، وهو الحق، وهو الخلق وهو القديم، وهو الحادث(٢)

\* النابلسي(\*): يقول معقبا على قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ ﴾ (٣) -

يقول : « أخبر تعالى أن نبيه محمداً على هو الله- تعالى - وتقدس وبيعته بيعة الله،

<sup>\* -</sup> هو عامر بن عامر أبو الفضل عز الدين، مات في أواخر القرن الثامن الهجري.

١- راجع تائية ابن عامر : بتحقيق الشيخ المغربي ط دمشق سنة ١٩٤٨م

<sup>\* --</sup> هو محمد بن اسحاق، توفي سنة ٦٧٣ هـ

٣- مراتب الوجود، مخطوط، نقلا عن «الإنسان الكامل ص ١١٥ د/ بدوي

<sup>\* -</sup> هو عبد الغني بن إسماعيل النابلسي توفي سنة ١١٤٣ هـ

٣– سورة الفتح، آية ١٠

ويده التي مدت للبيعة هي يد الله، ويفسر قول الله لموسى ﴿وَأَنَاٱخْتَرْتُكُ ﴿ (١) بقوله : «بأن تكون أنا، وأكون أنا أنت، فاستمع لما يوحى إليك منى، وهذا نظير حديث الانسان الغافل لنفسه، تحدثها وتحدثه» ويفسر قوله سبحانه لموسى ﴿وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَعَبَّةً مِّنِّي وَلِئُصَّنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾ (٢) بقوله أي ذاتي فأظهر بك، وتغيب أنت، وتظهر أنت وأغيب أنا، وما هي اثنان، بل عين واحدة (٣)

## \* **الدمرداش** (\*) يقول:

لقد كنت دهرًا قبل أن يكشف الغطا أخالك أني ذاكر لك شاكر فلما أضاء الليل أصبحت شاهدا بأنك مذكرور وأنك ذاكرر

\* أبن عجيبة (\*) قال أيضا:

أرب وعبد: ونفي ضــد؟ قلت له: ليس ذاك عندي فقال: ما عندكم؟ فقلنا وجود فقد ، وفقد وجد

توحيىد حق بتسرك حق ولیس حق سوای و حدی<sup>(۳)</sup>

\* ويترتب على وحدة الوجود «وحدة الأديان»

فلاسفة المتصوفة يؤمنون بوحدة الوجود، وهذه يترتب عليها وحدة الأديان، فلذلك يقرون - وعلى رأسهم «ابن عربي» أن جميع المشركين والوثنيين أنهم جميعا على حق، لأن الله هو كل شيء، فمن عبد صنمًا أو عبد حجرًا أو شجرًا أو انسانًا أو كوكبًا فقد عبد الله.

۱- سورة طد، آية ۱۳ ٢-سورة طه آية ٣٩

٣- عن رسالة اسمها ٥حكم شطح الولي، للنابلسي : مخطوطة رقم ٤٠٠٨

<sup>=</sup> هو محمد الدمرداش المحمدي توفي سنة ٩٢٩ هـ

<sup>\*-</sup> هو أحمد بن عجيبه الأدريسي الفاسي - توفي في منتصف القرن الثالث عشر الهجري

٣- راجع بتوسع هذه هي الصوفية ص ٧٣ – ٨٢

فيقول «ابن عربى» فى ذلك: والعارف المكمل من رأى كل معبود مجلى للحق يعبد فيه، ولذلك سموه كلهم إلهًا مع اسمه الخاص بحجر أو شجر، أو حيوان أوإنسان، أو كوكب أو ملك(١).

فابن عربي يصوب عبادتهم لأن كل ما عبدوه ليس إلا ربًا تجلى في صورة انسان أو شجر أو حجر.

\* فإذا كفرت الصابئة لأنهم عبدوا الكواكب، وكفرت اليهود لأنهم عبدوا العجل وكفرت النصارى لأنهم عبدوا «عيسى عليه السلام» وكفرت النصارى لأنهم عبدوا «عيسى عليه السلام» وكفرت قريش قبل الإسلام ومن هو على شاكلتها - لعبادتهم الأصنام.

فكيف لا يكفر من يدعو إلى عبادة كل هذه الأشياء ؟(٢)

\* ويعترف «ابن عربي» بإيمانه بوحدة الأديان، وأن قلبه يتسع لكل ملة ودين، في كتابه « ذخائر الأعلاق، شرح ترجمان الأشواق »: (٣)

لقد كنت قبل اليوم أنكر صاحبى إذا لم يكن دينى إلى دينه دانى لقد صار قلبى قابلاً كل صورة فمرعى لغزلان و دير لرهبان وبيت لأوثان وكعبة طائف وألواح توراة ومصحف قرآن أدين بدين الحب أنى توجهت ركائبه فالدين دينى وإيمانى

ويحذر « ابن عربي» أتباعه أن يؤمنوا بدين خاص ويكفروا بما سواه، فيقول «في الفصوص» :(٤)

فإياك أن تتقيد بعقد مخصوص وتكفر بما سواه ، فيفوتك خير كثير بل يفوتك العلم

١-فصوص الحكم ص ١٩٥

٢- هذه هي الصوفية ص ٣٨

٣- ذخائر الأعلاق شرح ترجمان الأشواق لابن عربي

٤- فصوص الحكم لابن عربي ص ١٩١

بالأمر على ماهو عليه، فكن في نفسك هيولياً – أى قابلاً لصور المعتقدات كلها – فإن الله تعالى أوسع وأعظم من أن يحصره عقد دون عقد، فالكل مصيب وكل مصيب مأجور، ولذلك « فابن عربي» يحكم بنجاة فرعون موسى، ويقول معقباً على قوله تعالى: ﴿قُرْتُ عَيْنِ لِي وَلَك ﴾ (١) فبه قرت عين فرعون بالإيمان الذي أعطاه الله عند الغرق فقبضه طاهراً مطهراً ليس فيه شيء من الخبث (٢) فهو يحكم لفرعون بالإيمان مخالفاً لنص القرآن الكريم في آيات كثيرة منها قوله تعالى ﴿ فَأَخَذُهُ اللّهُ نَكَالُا لَآ لَا خُرَةٍ وَاللّهُ وَلَا الله عند وَاللّهُ اللهُ الله عند مخالفاً لنص القرآن الكريم في آيات كثيرة منها قوله تعالى ﴿ فَأَخَذُهُ اللّهُ نَكَالُا لَآ لَا خُرَةٍ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللّهُ وَلَكَ ﴾ (٣)

ويقول «عبد الكريم الجيلي» المتوفى سنة ٨٣٠ هـ، مبينًا عقيدته بوحـدة الأديان، وذلك في كتابه «الإنسان الكامل» (٤)

وأسلمت نفسي حيث أسلمني الهوي

فطوراً تراني في المساجد راكعًا

إذا كسنت في حكم الشريعة عاصيًا

ومالى عن حكم الحبيب تنازع وإنسى طورًا في الكنائس راتع فإنى في علم الحقيقة طائع

فلا فرق عند الجيلي بين المسجد والكنيسة وأنه وان كان عاصيًا لأمر الله في ظاهر الشرع - على حد زعمه - فإنه في الباطن مطيع، لأنه اطاع إرادة الله (°).

وهذا يستلزم أن الايمان والتوحيد عين الكفر والشيرك، وأن الاسلام - على هداه وقدسه - عين الدين المجوسي في ضلاله ورجسه.

١- سوره القصص ٩

٢- فصوص الحكم ص ٢٠١

٣- سورة النازعات، آية ٢٥

٤- الانسان الكامل للجيلي جـ ١ ص ٦٩

٥- حقيقة الصوفية في ضوء الكتاب والسنة ص ٢٧ - ٣٠ بتصرف

وهذا «ابن عربي» يصيح مرة أخرى بذلك فيقول:

وأنا اعتقدت جميع ما اعتقدوه(١)

عقد الخلائق في الإله عقائداً

وهذا «ابن الفارض» يقول في تاثيته الكبرى:

فبى مجالس الأذكار سمع مطالع وما عقد الزنار حكما سوى يدى وإن نار بالتنزيل محراب مسجد وأسافار توراة الكليسم لقومه وإن هز للأحجار في البدعاكف ومازاغت الأبصار من كل ملة وما احتار من للشمس عن غرة صبا وإن عدد النار المجوس، وما انطفت فما قصدوا غيرى، وإن كان قصدهم

ولى حانة الخمار عين طليعة وإن حل بالإقرار بى فهى حللت فما بار بالإنجيل هيكل بيعة يناجى بها الأحبار فى كل ليلة فلا وجه للإنكار بالعصبية وما زاغت الأفكار من كل نحلة وإشراقها من نور إسفار غرتى كما جاء فى الأخبار فى ألف حجة سواى وإن لم يظهروا عقد نية

\* حانات الخمر، ومواخير الخطايا، وصلوات اليهود، وبيع النصارى، وهياكل المجوس والصابئة ، وبيوت الأصنام ومجالس الذكر ، ومساجد الله ، كلها عند «أبن الفارض» ساح فساح يعبد فيها الله عبادة يحبها ويرضاها، لأنه المعبود فيها والعابد.

وهذا المشرك العاكف على الأصنام يسجد لصخورها الصم، وهذا الصابئ وهذا الصابئ وهذا البهودى وهذا الكوكب، وهذا المجوسي يتبتل بضراعته إلى النار، وهذا اليهودى النائه يريق الدموع على مبكاه، ويؤجج سعير الحقد على الله، كل هؤلاء عند ابن الفارض على بينة من الهدى والفرقان، فما هم في دينه إلا الذات الإلهية متعينة في صور بشرية !!!(٢)

١- شرح الفصوص لعبد الرحمن جامي، (شرح الفص الهودي)

٢- هذه هي الصوفية ص ١٢٠ - ١٢١

## \* آثار عقيدة «الوحدة والحلول» عند المتصوفة المُحدثين :

الحديث عن « وحدة الوجود أو الاتحاد والحلول» كثر في كتب الأقدمين من فلاسفة المتصوفة على وجه الخصوص، ونجد الكثير من المُحدثين من يتغافل عنها ويتناساها، وكان من الممكن أن نفعل ذلك حتى تذهب أدراج الرياح، أو تموت مع ما مات من الجاهليات، شأنها في ذلك شأن أي باطل، قد يظهر حينا من الزمان، ولكن سرعان ما يتبدد ويزهق مع ظهور الحق ووضوحه، فإذا بالباطل لجلج، وبالحق أبلج، وهِ فَلْ جَاءَ المَحَى وَوَضُوحه، فإذا بالباطل لجلج، وبالحق أبلج، وهِ فَلْ جَاءَ الْحَى وَوَضُوحه فَا الله الله الله الله الله الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه ولله ولله والمناه المناه ا

لولا أننا رأينا في عالمنا المعاصر بعض أئمة طرق الصوفية من يعيد هذا الباطل إلى الواقع مرة أخرى، فنقرأ ونسمع عمن يقول منهم: «سبحاني سبحاني ما أعظم شأني»

أو يقول: « أنا الله» وأمثال هذا يستعيد به باطل «ابن الفارض»، وكفر «الحلاج»، وزندقة «ابن عربي»، وهراء أصحاب الاتحاد والحلول، هذا جانب، فضلا عن وجود ملامح تلك النظرية الكافرة في كتب المتصوفة وأورادهم، يرددها العوام فيها دونما يفهمونها أو يعرفون أنها «وحدة وجود واتحاد وحلول».

ومثل ذلك «في أورادهم اليومية والأسبوعية»: « اللهم صل على الذات المحمدية، اللطيفة الأحدية ، شمس سماء الأسرار، ومظهر الأنوار، ومركز مدار الجلال، وقطب فلك الجمال»(٢)

«اللهم صل على من منه انشقت الأسرار، وانفلقت الأنوار. وفيه ارتقت الحقائق وتنزلت علوم آدم فأعجز الخلائق. وله تضاءلت الفهوم فلم يدركه منا سابق ولا لاحق، فرياض الملكوت بزهر جماله مونقه، وحياض الجبروت بفيض أنواره متدفقة، ولا شيء إلا وهو به منوط، إذ لولا الواسطة لذهب (كما قيل) الموسوط، صلاة تليق بك منك

١ – سورة الإسراء، آية ٨١

٢- منجمنوعة أوراد الطريقة البرهانية الدسنوقية الشناذلية ص ٢٦ «النصلاة المحتمدية الذاتية
 »واللألىء السنية في أوراد الطريقة الخلوتية ص ١٧

إليه كما هو أهله، اللهم إنه سرك الجامع الدال عليك وحجابك الأعظم القائم لك بين يديك، اللهم ألحقنى بنسبه، وحققنى بحسبه، وعرفنى إياه معرفة أسلم بها من موارد الفضل، واحملنى على سبيله إلى حضرتك حملا محفوفًا بنصرتك، واقذف بى على الباطل فأدمغه، وزج بى فى بحار الأحدية، وانشلنى من أوحال التوحيد، وأغرقنى فى عين بحر الوحدة حتى لا أرى ولا أسمع ولا أجد ولا أحس إلا بها، إجعل الحجاب الأعظم حياة روحى وروحه، سرحقيقتى وحقيقته جامع عوالمى بتحقيق الحق الأول. . » (١)

وقولهم: «اللهم صل على سيدنا محمد بحر أنوارك، ومعدن أسرارك، ولسان حجمتك، وعروس مملكتك، وإمام حضرتك، وطراز ملكك، وخزائن رحمتك، وطريق شريعتك، المتلذذ بتوحيدك، إنسان عين الوجود، والسبب في كل موجود، عين أعيان خلقك، المتقدم من نور ضيائك » (٢)

« اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد النور الذاتي، والسر السارى في سائر الأسماء والصفات» (٣) وأمشال هذا في أورادهم، بها يقعون في الشرك من حيث يشعرون أو لا يشعرون.

\*\*\*

١- منجمنوعة أوراد الطريقة البرهانية الدسنوقية الشاذلية ص ٢٨ - ٣٠ صلاة ابن بشيش،
 واللاليء السنية في أوراد الطريقة الخلوتية ص ١٤ و ١٦

٢- اللآليء السنية في أوراد الطريقة الخلوتية ص ١٩ و ٢٠

٣- اللآليء السنية في أوراد الطريقة الخلوتية ص ٢٢

#### \* الفارق بين وحدة الوجود، ووحدة المشاهدة :

وحدة الوجود نظرية باطلة، فضلا عن الاتحاد والحلول، بل هي نظرية كافرة ولا يقول بها إلا كافر، وقد يعتذر البعض بأنها وحدة مشاهدة وليست وحدة وجود، وشتان بين الاثنين.

يقول الشيخ محمد الغزالي: (٤) « إن وجود الله مغاير لوجود سائر المخلوقات وذا العالم عن ذاته جل ثمأنه انفصالاً تاماً.

وقد تسمع بعض الفلاسفة أو بعض المتصوفين يقول: إنه يرى الله في كل شيء وهذا التعبير صحيح إن كان يعني أنه يرى آثاره وشواهده.

أما إن كان يعني وحدة الخالق والمخلوق، أو وحدة الوجودكما يهرف الكذبة، فالتعبير باطل من ألفه إلى يائه والقول بهذا كفر بالله والمرسلين.

وفي الحقيقة نحن أمام أصحاب الأقوال السابقةلا نجد فيها مايسعفنا بأن نؤولها إلى وحدة المشاهدة.

\* \* \*

١- الجانب العاطفي في الإسلام- محمد الغزالي ص ١٤٥

#### \* بطلان نظرية «وحدة الوجود»:

يفترى الصوفية أنهم الذين يعرفون الله معرفة لا يمسها ريب ولا يشبوبها شبهة، ويصمون المسلمين بعمى البصيرة وعمه العقل، وجمود العاطفة وفساد الذوق، وخمود ذوق الحياة في الشعور، والإغراق العميق السحيق في المادية الصماء والجمود الأحمق على عبادة التاريخ، ومازالت تلك دعواهم، فما الرب الذي يعبدونه، وإذا شئت إحكام الدقة فسلهم: ماالرب الذي اختلقوه ثم عبدوه؟

إن الذي يريد أن يعرف رب فلاسفة المتصوفة فليقرأ من «الفتوحات المكية» أو «فصوص الحِكَم» أو «ترجمان الأشواق» أو «عنقاء المغرب» أو «مواقع النجوم» وكلها لابن عربي. أو يقرأ «الإنسان الكامل» للجيلي، أو «تائية ابن الفارض» وشرحها للنابلسي أو القاشاني ، أو «الطبقات الكبرى، والجواهر، والكبريت الأحمر» للشعراني أو «إلابريز» للدباغ أو «الجواهر، والرماح» لليتجانية، «وروض القلوب المستطاب» لحسن رضوان، أو حتى «مجموع الأوراد» و «دلائل الخيرات» و «أحزاب» يتعبدون بها في العشايا والأسحار.

إن الصوفية تنعت «ابن عربي» «بأنه» «الشيخ الأكبر والكبريت الأحمر».

و «الجيلي»، بأنه «العارف الرباني والمعدن الصمداني و «ابن الفارض» بأنه «سلطان العاشقين».

والشعراني بأنه «الهيكل الصمداني، والقطب الرباني».

فما أدعوك إذن إلى قراءة كتب تنقم منها الصوفية ـ دلائل الحق وإشراق الهدى ـ بل إلى كتب تقدسها الصوفية على اختلاف نوازعهم وتباين أهوائهم.

فإذا قرأت وتدبرت أدركت أن هؤلاء المتصوفة يؤمنون برب تجسد في أحقر الصور، وتمثل في أنتن الجيف وتتمثل حقيقته الوجودية صور أوهام في الذهن الكليل، وظنون حيرى في الفكر الضليل، وتهاويل أسطورية في الخيال. ألم تؤله الصوفية في

دين كاهنها « التلمساني» رمة كلب تقزز من صديدها الدود(١)

إذ مر «التلمساني» على كلب أجرب ميت في الطريق، فقال له رفيق له - وكان التلمساني يحدثه عن وحدة الوجود: -

أهذا أيضا هو ذات الله ؟ - مشيراً إلى جثة الكلب - فقال التلمساني : نعم الجميع ذاته، فما من شيء خارج عنها

وأنشد: ما الكلب والخنزير إلا الهنا وما الرب إلا راهب في كنيسة (٢)

إن خطر «وحدة الوجود» وبطلانها مما عرفه القاصى والدانى، والصديق والعدو فهذا «نيكلسون» يقول: «إن الاسلام يفقد كل معناه، ويصبح اسمًا على غير مسمى، لو أن عقيدة التوحيد المعبر عنها - بـ « لا إله إلا الله» أصبح المراد بها: لا موجود على الحقيقة إلا الله. وواضح أن الاعتراف بوحدة الوجود في صورتها المجردة قضاء تام على كل معالم الدين المنزل، ومحو لهذه المعالم محوًا كاملاً»(٣)

حقيقة ساطعة، يقررها مسيحي، ويكفر بها شيوخ كبار يزعمون أنهم أحبار الدين وأثمته.

\*\*\*

١- هذه هي الصونية ص ٣٤ و٣٥ بتصرف.

٢- مجموعة الرسائل الكبرى لابن تيمية ص ١٤٥ بتصرف.

٣- في التصوف الإسلامي، للمستشرق نيكلسون ترجمة الدكتور/ عفيفي.

#### \* بطلان نظرية الاتحاد والحلول «عقلاً»

زعمت طوائف من البشر الاتحاد بين الخالق والمخلوقات، أو حلوله فيها كما انغمس كثير من المنتسبين للتصوف في القول بالاتحاد، والحلول ووحدة الوجود، ويعنينا هنا أمران: الأول: إبطال هذه المذاهب الفاسدة بالعقل والشرع، وبيان العقيدة الإسلامية الصحيحة في هذا.

الثاني: إثبات أخطاء من قال من الصوفية بالحلول أو الاتحاد، وتأييد رد «ابن تيمية» عليهم في ذلك.

#### \* القائلون بالحلول :

وهذا الحلول أو ذلك الاتحاد لايخرج عن كونه خاصًا أو عامًا، وهذه صوره، أو أنسامه

القسم الأول: القائلون بالحلول الخاص. وهو حلول اللاهوت في الناسوت.

القسم الثاني: القائلون بالاتحاد الخاص ويقولون: إن اللاهوت والناسوت اختلطا وامتزجا كاختلاط اللبن بللاء.

القسم الثالث: القائلون بالحلول العام. الذين يقولون: إن الله بذاته في كل مكان. القسم الرابع: القائلون بالاتحاد العام. وهو قول الملاحدة الذين يزعمون أنه عين وجود الكائنات.

### \* إبطال كل صور الحلول والاتحاد عقلا: (بطلان الاتحاد)

لو اتحد شيء بآخر، فإن الاحتمالات الفعلية التي لا مفر من وجود أحدها بعد الاتحاد كما يلي:

- ١- أن يفني الشيئان المتحدان بعد الاتحاد ويزولا، فلا اتحاد حينئذ.
- ٢- أن يبقى الشيئان المتحدان بعد الاتحاد موجودين بذاتيهما، فلا اتحاد ايضا.
  - ٣- أن يزول واحد من الشيئين ويبقى واحد، وهذا لا يقال عنه اتحاد.
- ٤ أن يزول كل واحد منهما ويظهر شبيء جديد. فإن كان هذا الشبيء الجديد غير

الشيئين السابقين فلا اتحاد أيضًا لبقاء الشيئين بعينهما، إن اجتمعا في شيء واحد فبقال اجتمعا و لا يقال إتحدا.

\* فاتحادشيء بشيء باطل مطلقًا سواء كان الشيئان ممكنين أو واجبين، أو ممكنًا وواجبًا.

بل يمتاز بطلان اتحاد الممكن بالواجب بدليل آخر قوى. هو أنه اذا اتحد الواجب بالممكن على امكانه اجتمع الوجوب بالممكن على امكانه اجتمع الوجوب والإمكان في شيء واحد، وهو محال عقلاً.

وإن زال وجـوب الواجب أو إمكان الممكن صار الواجب ممكنًا بالاتحـاد، أو الممكن واجبًا، وهذا محال عقلاً أيضًا.

(بطلان الحلول): الحلول باطل من وجوه متعددة نقتصر منها على وجهين:

## الوجه الأول :

الحلول هو استقرار الحال في المحل بأى نحو من أنحاء الاستقرار، سواء كان استقرار جسم في مكان أو عرض في جوهر، أو صورة في مادة أو إمتزاج شيء بآخر وسريانه فيه كالماء في العود الأخضر والنار في الهشيم.

\* هذا الحلول بكل هذه المعانى لا يجوز على الواجب قطعًا. فإن من عوارض الماديات والواجب ليس بمادى. بل متنزه عن المادة وعوارضها، وإن قيل بحلول المجردات عن المادة كحلول الصفة في موصوف، يقال في الجواب:

والله عز وجل منزه عن الاحتياج، بل هو محال عليه عز وجل فهو الغني بذاته عن كل ما سواه.

وإن قيل إن الجسم قد يحل في محل مع استغنائه عن خصوص ذلك المحل، يجاب على ذلك بأن الجسم إذا كان مستغنيًا عن محل بعينه فهو محتاج إلى مطلق محل. فلا مناص إذًا من الاحتياج. والاحتياج محال على الله عز وجل.

#### الوجه الثاني :

إذا كان الحال محتاجا إلى المحل بذاته لزم إمكان ذلك الحال، وإن كان غير محتاج لذلك المتنع حلوله. فإن قيل: قد يكون غير محتاج بذاته إلى المحل ولكن يعرض له الاحتياج أحيانًا، يجاب على ذلك:

بأنه إذا لم يكن محتاجًا بذاته فلا يمكن أن يعرض له الاحتياج بالغير حتى يصح حلوله، بمعنى أنه إذا كان مستغنيًا بذاته عن المحل فلا يمكن أن يتوقف استغناؤه مرة فيعرض له من الخارج الاحتياج إلى المحل لأن ما بالذات لا يختلف.

وبعد، فكما استحال الاتحاد والحلول على ذات الله تعالى، فكذلك يستحيل اتحاد صفاته أو حلولها في شيء من صفات المخلوقين أو ذواتهم، لنفس الأسباب التي تقدم ذكرها.

فإن اتحاد الصفات وحلولها في غير صاحبها أولى بالاستحالة من غيره، إذ لا يعقل انتقال صفة شيء عن ذاته وتلبسها بعينها في آخر، فإن افترض انتقالها لم تبق من صفات الأول لانتقالها عنه، فلا يقال حلت صفته في آخر.(١)

\* إن زعم بعض الصوفية أن الواحد منهم قد يصل إلى مرحلة ينكشف له فيها أن الحق هو الخلق والخلق هو الحق، ولا فرق بينهما مطلقًا، بل لا اثنينية، فالكثرة متوهمة والحقيقة واحدة.

ولقد عبر كل منهم بأسلوبه عن هذه الفرية العظيمة مدعين أنهم يكشفون للناس أسراراً عظيمة لايجوز البوح بها إلا لمن هم في منزلتهم من المعرفة المزعومة.

وقد قال بعضهم بمثل كلام الحلولية الذين يرون أن الذات الإلهية تحل أو تتحد ببدن الإنسان أو روحه حينًا وتفارقه حينًا آخر، وقال بعضهم بأكثر من ذلك بكثير (٢).

، إن أصحاب نظرية الاتحاد والحلول أسوأ حالاً وأفسد مقالاً بمن يقول بالحلول

۱- رسالة «موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية » ص ۱۹۸ - ۱۷۰ بتصرف.

٢- رسالة موقف ابن تيمية من التصوف ص ١٧١ بتصرف.

الخاص أو المقيد مثل النصارى الذين يقولون بحلول الذات الإلهية في عيسى عليه السلام ونحوهم.

أما هؤلاء فيرون أنه حال في كل شيء حلولاً مطلقاً.

\* هل يبقى عقل لمن يقول بأن الكثرة المحسوسة الملموسة المشاهدة التي يعيشها هو وغيره إنما هي كثرة في الخيال لا في الواقع.

\* هل يبقى عقل أو بقية عقل لمن يقول إن السيف الذي يقطع به رأس الكافر هو الكافر، أو أن الكافر هو السيف، وأن الكثرة وهم حيال.

\* فهذا هو مذهب الضلال ينحدر من سئ إلى أسواً. وكلما حاول واحد من أصحابه أن يزينه ويقدمه في ثوب جديد ظهر من عواره وفساده ما لم يكن ظاهرًا من قبل.

يقول شيخ الاسلام «ابن تيمية»: (واعلم أن المذهب إذا كان باطلاً في نفسه لم يمكن الناقد له أن ينقله على وجه يتصور تصورا حقيقيا، فإن هذا لا يكون إلا للحق، فأما القول الباطل، فاذا بين فبيانه يظهر فساده حتى يقال: كيف يشتبه هذا على أحد.

ويتعجب من اعتقادهم إياه، ولا ينبغى للإنسان أن يعجب، فما من شيء يتخيل من أنواع الباطل إلا وقد ذهب إليه فريق من الناس، ولهذا وصف الله أهل الباطل بأنهم أموات، وأنهم «صم بكم عمى» وأنهم «لايفقهون» و «لايعقلون» وأنهم ﴿ لَفِي قَوْلِ مُعْنَافِهُمُ مُنَ أُولِكُ ﴾ (١) (٢).

\* \* \*

١- سورة الذاريات آية ٩،٨ .

٢- مجموعة الرسائل لابن تيمية جـ ٤ ص ٧ .

# \* بطلان نظرية الاتحاد والحلول «شرعا»

والجواب على كل هؤلاء لا يحتاج إلى كبير عناء من المرء المؤمن بما في كتاب الله وسنة نبيه، وما اشتهر من الدين الاسلامي، وأصبح معلومًا منه بالضرورة. وقد ذكرنا بطلان الاتحاد والحلول عقلاً، هذا فضلاً عما ذكر في عرضنا لكلامهم وتحليلاً لآرائهم، وما ترتب عليها من كفر صريح أو تكذيب واضح بالقرآن الكريم، واتهام شنيع لأنبياء الله ورسله، وتزكية لأهل الباطل وأصحاب الملل الكافرة. والأرباب الزائفة أمثال فرعون، والنمرود، وعبدة المسيح، وعبدة العجل وغير ذلك.

نقول: فالكل يعلم أن الخالق غيرالمخلوق، وأن الرب غير المربوب، بل لقد أفحم القرآن الكريم المسركين وأخرسهم حين سألهم ذلك السؤال العقلى الذي لا جواب عليه يغير الاعتراف بأنه الخالق عز وجل وأنه غير هذه المخلوقات قطعًا، قال تعالى: هِ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَى عِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ فَيَ اللهُ السَّمَاوَتِ وَ اللهُ رَضَّ بَل لَا يُوقِنُونَ فَيْ إِلَّا لَهُ مَا لَخَلِقُونَ فَيْ اللهُ مَا لَحَلِقُونَ فَيْ اللهُ مَا لَحَلُقُونَ فَيْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ

فلم يجرؤ أحد المشركين حينذاك أن يدعى أنه خلق من غير شيء، كما لم يجرؤ أحد منهم أن يدعى أنه هو خالق نفسه، كما يزعم هؤلاء الصوفية مخالفة للشرع والعقل، فيضلاً عن أن يدعى أنه خلق هذه الأجرام الهائلة التي لا يعلم مدى عظمها وقوانين تسييرها إلا الله عز وجل(٢).

بل إن «النمرود» وقد زعم لنفسه الألوهية، عجز أن يغير مسار الشمس، قال يعالى هو قال إِبْرَهِكُمُ فَإِنَ الشَّمَ الشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَامِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهُتَ اللَّهَ كَالَى كَفَلُ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ (٢)

وفرعون قد زعم لنفسه الربوبية، وقد عجز أن يفعل ثميمًا مع الناس أو مع السحرة،

١ – سورة الطور، آية ٢٦،٢٥ .

٢ - موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ ١٨٥ ، ١٨٥ بتصرف .

٣ - سورة البقرة ، آية ٢٥٨ .

فضلاً عن نفسه، وقد أصابه الغرق . !!

وإن الذين عبدوا «عيسى عليه السلام» ما زعموا أنه خلق أفقًا في السماء، أو ركنًا في الأرض

\* ومع وضوح بطلان مذهب هؤلاء الملاحدة وما فيه من كفر، فقد اغتر بهم كثير من الناس، خاصة على عهد «ابن تيمية» مما حدا به «رحمه الله» إلى تأليف الرسائل الكثيرة في بيان فساد هذا المذهب وضلال أتباعه، مجملاً القول في بعضها ومفصلاً في بعضها الآخر.

ومما قاله شيخ الاسلام «ابن تيمية رحمه الله»: (وأما ما جاء به هؤلاء من الاتحاد العام فما علمت أحدًا سبقهم إليه إلا من أنكروا وجود الصانع مثل فرعون والقرامطة، وذلك أن حقيقة أمرهم أنهم يرون أن عين وجود الحق هو عين وجود الخلق، وأن وجود ذات الله خالق السموات والأرض هو نفس وجود المخلوقات فلا يتصور عندهم أن يكون الله تعالى خلق غيره، ولا أنه رب العالمين ولا أنه غنى وما سواه فقير» (٢).

ولقد بين «ابن تيمية رحمه الله» في غير موضع من كتبه أن مجرد تصور مذهب هؤلاء على حقيقته كاف في بيان بطلانه لأنه لا يقول بمثل كلامهم هذا عاقل فضلاً عمن يؤمن بالله ورسوله ويدعى الإسلام

إن الحق واضح أبلج، واشفاقًا على الصوفية أن يجدوا مشقة في إبصار الحق المتلألئ، أذكرهم بهدى الله من كتابه الحق، ليعرف حقيقة النور من يخبط في تيه الظلام، ويدرك الحق من دوخه الباطل، وينعم بالتوحيد من شقى بالشرك، ولعل

١ – سورة الحج آيه ٧٣ ، ٧٤ .

٢ – مجموعة رسائل لابن تيمية جـ ٤ ص ٧ .

الصوفى الضليل يتخذ من التذكير بآيات الله منجاة له، فيجعلها حكمًا يصدع بالحق والعدالة في شأن الصوفية.

يقول رب العالمين: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا اَقِ ٱلرَّمْنَ عَبْدًا لَقَدُ أَخَصَن مُ وَعَدَّهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًا وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ فَرْدًا ﴾ (١).

ويقول تعالى: ﴿إِنَّ رَبِّكُو اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّعَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ بُدَرِّ الْأَمْرُ مَا مِن شَفِيعِ إِلَّامِنُ بَعْدِإِذْ يَبْدِ دَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعَدَاللَّهِ حَقَّ اإِنَّهُ وَرَبِّ الْمَا اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعَدَاللَّهِ حَقَّ اإِنَّهُ وَرَبِّ اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعَدَاللَّهِ حَقَّ اإِنَّهُ وَرَبُّ الْمَا لَكُونُ اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعَدَاللَّهِ حَقَّ اإِنَّهُ وَرَبُّ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مَا الْمُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَا الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ الللْمُنَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللْمُل

يقول سبحانه: إنه خالق السموات والأرض، فتقول الصوفية، لا، بل هو عين السموات والأرض وما فيهم من دابة.

ويقول سبحانه: إنه يدبر الأمر، فتصرخ الصوفية: لا بل نحن الذين يدبرون الأمر له. ويقول الله: «ذلكم الله ربكم، فاعبدوه»، فيضج كل طاغوت صوفي. لا، بل أنا الله، لا إله الا أنا.

ويقول جل شأنه: «إليه مرجعكم جميعًا»، فتزعم الصوفية: أن معنى الرجوع هنا أن تعود الذات المتكثرة إلى وحدتها

فتعود حقا، بعد أن كانت خلقا. !!!

قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَنِ بِٱلْحَقِ فَأَعْبُدِاللَّهُ تُعْلِصًا لَهُ ٱلدِينَ ٱلْاَلِيَةِ اللَّهِ وَالْمِينَ الْخَالِصُّ وَالَّذِينَ الْخَالِصُّ وَالْمِينَ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ وَالْمِينَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهِ وَالْمُؤْمِنَ اللَّهِ وَالْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللْمُلْكِلِيلُولِيلَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِيلُولُولِيلُولُولِيلُولُولِلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُعُلِيلُولُولُولِيلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ اللْ

٢- سورة يونس، آية ٣ ، ٤.

۱- سورة مريم، اية ۹۲ – ۹۶ .

٣- سورة الزمرآية ٢ - ٤ .

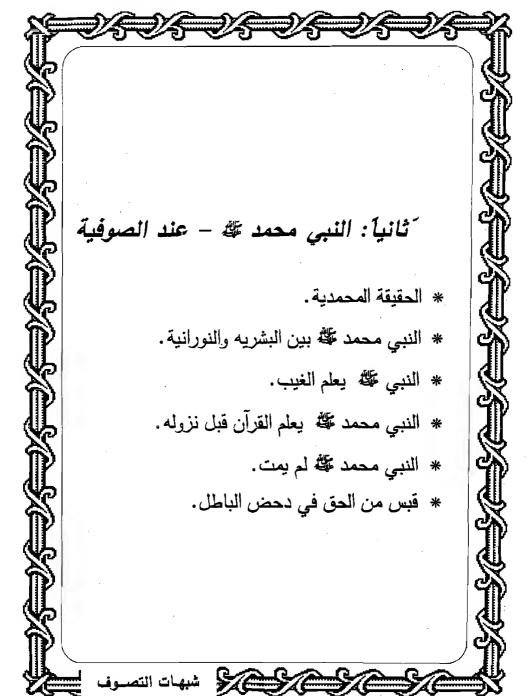
ويقول عز من قائل : ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ ۚ إِلَى اللّهِ ذَالِكُمُ اللّهُ رَبِّ عَلَي يَقَوَكُمُهُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ فَاطِرُ السّمَنُوتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُرُ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا عَلَيْهِ يَوَكُمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَى اللّه هو الذي جعل نفسه أزواجًا، فبدأ حقًا في صورة خلق أو الهًا في صورة عبد .

وتقول الصوفية: بل كل شيء هو له كفو، إذ كل شيء في الوجود هو الذات الإلهية.

فأين من هذا التوحيد المشرق بالحق الأعظم تلك الأساطير المجوسية التي ينعق بها « «أبن عربي» وينعت بها «ابن الفارض» وينبح بها «الجيلي» وتعوى بها الصوفية (٢)

۱- سورة الشوري آيه ۱۰، ۱،

٢- هذه هي الصوفية ص ٨٣ -- ٨٥ بتصرف



رفخ مور الأنجى المجتري ويكن الان الانوكي سيد moswarat.com

# ثانياً: النبي محمد علله عند الصوفية

### (أ) \* الحقيقة المحمدية

لقد ذهب أهل التصوف في النبي محمد صلى الله عليه وسلم مذاهب شتى، فمنهم من يرى أنه حقيقة الذات الإلهية، ومن يرى أنه نور من نور الله، وأنه كان يُعلِّمُ جبريل القرآن، بل كان هو الذي ينزله عليه.

فالذين يؤمنون بوحدة الوجود من فلاسفة المتصوفة وغيرهم يرون - كما رأوا قبل ذلك - أن الوجود الإلهى له أطوار ومراتب. أو تعينات ونسب، أو تنزلات وإضافات، وكلها ذات مدلول واحد، وأولى تلك المراتب «العماء» والوجود الإلهى في هذا الطور لا يوصف بوصف، ولا يسمى باسم، ولا يعرف بحد ولا برسم، وقد يسمى الرب الصوفى في تلك المرتبة بالوجود المطلق (١)

ولقد أراد هذا العماء، أو الوجود المطلق « أن يتعين في صورة ليُعرف وليعرف نفسه – وهذا علة وضع الحديث الصوفي «كنت كنزاً مخفيًا، فأردت أن أعرف، فخلقت الحلق، فبي عرفوني» ويفسر الصوفية « فبي » بكلمة «محمد» لأنها تساويها في حساب الجمل – فتعين في صورة «الحقيقة المحمدية» فكانت هي التعين الأول للذات الإلهية ، أو الفتق بعد الرتق، أو معبر الوجود من الإطلاق إلى التقييد أو من العماء إلى الأحدية ثم الواحدية.

ولذلك يعرف الصوفية «الحقيقة المحمدية» بقولهم: هي الذات مع التعين الأول، ولها الأسماء الحسني وهي اسم الله الأعظم» (٢)

فمحمد الصوفية ليس بشرًا ولا رسولًا، وإنما هو الذات الإلهية في أسمى مراتبها.

ولا تعجب - يا أخى - من هذا الاعتقاد - وإن كان فاسدًا - فالذي يعتقد بحلول الذات الإلهية في صنم وفرعون، وفي كلب وراهب، وعاهرة وخنزير - كما عُلمت

١- جامع الأصول للكمشخانلي ص ٩٣ بتصرف .

٢- المر-مع السابق.

قبل - يمكن أن يعتقد بأن الذات الإلهية هي محمد أو محمد هو الذات الإلهية، مع شيء من سمو المرتبة، ورفعة المنزلة.

وهذه بعض أقوال الصوفية حول الحقيقة المحمدية :

يقول الدمرداش: «حقيقة الحقائق هي المرتبة الإنسانية الكمالية الإلهية الجامعة لسائر المراتب كلها وهي المسماة بحضرة الجمع، وبأحدية الجمع، وبها تتم الدائرة، وهي أول مرتبة تعينت في غيب الذات وهي الحقيقة المحمدية»(١).

ويقول الكمشخانلى: «صور الحق هو محمد، لتحققه بالحقيقة الأحدية والواحدية»(٢)

فمحمد صلى الله عليه وسلم - عندهم - هو الاسم الأعظم، فما الاسم الأعظم؟ إنه «الجامع لجميع الأسماء»، أو هو اسم الذات الإلهية من حيث هي هي أي المطلقة»(٣).

ومحمد هو الأحدية، فما هي ؟ إنها «مجلى الذات الإلهية، ليس للأسماء ولا للصفات ولا شيء من مؤثراتها فيه ظهور، فهي اسم لصرافة الذات المجردة من الاعتبارات الحقية (٤) والحلقية (٥)» ومحمد هو الواحدية، فما هي عندهم ؟ إنها : «عبارة عن مجلى ظهور الذات فيها صفة، والصفة فيها ذات» (١)

والفرق بين الأحدية والواحدية: « أن الأحدية لا يظهر فيها شيء من الأسماء، والصفات، أما الواحدية فتظهر فيها الأسماء والصفات، (٧)

١- رسالة في معرفة الحقائق لمحمد الدمرداش ص٧.

٣- جامع الأصول ص ٩٢

٢ - جامع الأصول ص ١٠٧

ه - ولا توصف بأنها خلق في تلك المرتبة

٤- أي لا توصف بأنها حق

٦- جامع الأصول للكمشخانلى: (مادتى الأحدية والواحدية، والإنسان الكامل للجيلى جـ١ص٣٠)
 ٧- جامع الأصول (مادتى الأحدية والواحدية)

وبهذا يتجلى لك أن فلاسفة الصوفية تعتقد في النبي محمد ﷺ أنه هو الله سبحانه ذاتًا وصفاتًا، وأنه هو الأول والآخر والظاهر والباطن، وأنه هو الوجود المطلق، والوجود المقيد، وأنه كان ولا شيء قبله، أو معه، ثم تعين في صور مادية سمى في واحدة منها بجماد، وأخرى بحيوان.

وهكذا حتى اندرج تحت اسمه كل مسمى، وصدقت ماهيته على كل ماهية ونتساءل: ترى هل يصدق كل بشر أنه هو ذات الله واسمه الأعظم؟

إن في مذهب التصوف ما يستلزم هذه الزندقة، بل يستلزم إطلاق تلك الصفات والأسماء على فرعون وأبي جهل - وغيرهما من طواغيت الكفر - فيصف كلا منهم بأنه : هو الوجود الالهي في تعينه الأول، إذ كلهم بشر!!

وتزعم الصوفية أن شأن محمد هو شأن الله!!

اسمع إلى صوفى يقول: « شأن محمد في جميع تصرفاته شأن الله، فما الوجود الا محمد»

ويقول: « لا يُدرى لحقيقته غاية، ولا يعلم لها نهاية، فهو من الغيب الذي نؤمن به» ويقول: « ولما كانت بشريته على نوراً محضًا، كانت فضلاته مقدسة طاهرة، ولم يكن لجسمه الشريف ظل كالأجسام الكثيفة، وهذا النور المحمدي هو المعنى بروح الله المنفوخ في آدم، فروح الله محمد» (١)

ويقول «ابن عربى»: (٢) »اللهم افض صلة صلواتك وسلامة تسليماتك على أول التعينات المفاصلة من العماء الرباني، وآخر التنزلات المضافة الى النوع الإنساني، المهاجر من مكة - كان الله ولم يكن معه شئ ثان - إلى مدينة، وهي الآن على ما عليه كان، محصى عوالم الحضرات الخمس في وجوده، سر الهوية في كل شيء سارية، الجامع بين العبودية والربوبية الشامل للإمكانية والوجوبية.

۱- كتاب «النفحات القدسية» للبيطار ص ۹ ، ۱۱ ، ۱۳ بتصرف

٢- مجموعة الأحزاب ص ٢ ط استامبول سنة ١٢٩٨ هـ ـ

" أرأيت إلى قطب الصوفية الأكبر في غي إلحاده الأكبر، يفترى أن محمداً هو الله وقد نصب لفظ الجلالة باعتباره خبراً لكان، فيكون معنى الجملة «المهاجر من مكة هو الله»، وتأمل دهاء مكره فيما يعبر به عن كفره في قوله: « المهاجر من مكة كان الله ولم يكن معه شيء ثان إلى المدينة » إنك حين تقرأ تلك الجملة دون تدبر ستظن أن فيها خللاً، وأن جملة «كان الله ولم يكن معه شيء ثان» لا صلة لها بما قبلها، ولا بما بعدها، وأعترف أني خدعت، فظننت أن هذه الجملة مقحمة، وحرت في إدراك هدف «ابن عربي» من وضع تلك الجملة التي تبين عن حق كريم يبين باطل عربيد وآخر لئيم ا بيد أني عدت إلى النص أتلوه، وفي فكرى دين ابن عربي، وثمت بدا لي هدف في وضوح وجلاء، وتبين لي. أن الجملة لست مقحمة، وإنما هي لحمة دينه وسداه، فلنعد إلى الجملة نرتبها كما تحتم قواعد اللغة الصحيحة «المهاجر من مكة الى المدينة كان إلى الجملة نرتبها كما تحتم قواعد اللغة الصحيحة «المهاجر من مكة الى المدينة كان الله، ولم يكن معه شيء ثان» ، مازدنا شيئا على قوله ولا نقصنا منه، وكل ما فعلناه هو وضع قوله: «إلى المدينة» موضعه، بعد أن نأى به «ابن عربي» عنه، ليمكر به، ويلتوى على القراء فهمه!!

\* بهذا يبدو لك جليا أن ابن عربي يفترى أن المهاجر من مكة الى المدينة لم يكن هو محمداً رسول الله، وإنما كان هو الله متجليًا في صورة اسمه فيها «محمد».

" ولا ريب في أنك تعرف أن صاحب الرسول في الهجرة كان أبا بكر، غير أن «ابن عربي» يقول: «ولم يكن معه شيء ثان» يعنى أن أبا بكر هو الآخر لم يكن إلا الله متعينا في صورة اسمه فيها «أبو بكر»

\* وكل هذا ينطلق من أصل واحد يقوم عليه الفكر الصوفى وهو وحدة الوجود. \* ومات محمد عليه ومات من بعده أبو بكر، فأى إله هذا الذي يتجرع عضة الموت مرتين ؟

بل ذلك الاله الذي يموت ويحيا في كل لحظة الآف المرات ؟!!

لقد دانت الصوفية بأن الرب الأكبر هو عين خلقه، وفي كل لحظة يعبر بها الوجود " تفني حياة، وتنبئق حياة، فيا للصوفية يعبدون ربا يموت آلاف المرات، ويولد آلاف

المرات في آن واحد!!.

» ومحمد الصوفية له مظهران، أو اعتباران، فهو عبد أو خلق باعتبار ظاهره، وهو رب أو حق باعتبار باطنه، ولهذا يصفه ابن عربي - باعتبار ظاهره - بأن له العبودية، ويصفه - باعتبار باطنه - بأن له الربوبية، ويصفه بأن له الإمكانية باعتبار ناسوته، وبأن له الوجوبية باعتبار لاهوته

والنابلسي في شرحه لصلاة ابن بشيش يقول: « ما صلى على محمد إلا محمد، لأن صلاة العبيد عليه، صدرت منهم بأمره من صورة اسمه»(١)

ويقول الصوفية : «إنه تلك يحضر كل مجلس. أو مكان أراد، بجسده وروحه، وأنه يتصرف، ويسير حيث شاء في أقطار الأرض، وفي الملكوت وهو بهيئته التي كان عليها قبل وفاته، لم يتبدل منه شيء(٢)

## وهذه «كرة من الحق على الباطل»

\* النبى محمد تلله - كما نعرفه: فاذا كان هذا الذى ذكر هو محمد الصوفية فنحن لا نعرفه، أما محمد خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم، فقد جلا لنا ربه وخالقه، ومن اصطفاه رحمة للعالمين، جلا لنا حقيقته في قوله الحكيم ﴿ قُلْ إِنَّمَا آنَا بَسُرُّ مِثَلَكُمُ الله عَلَيْهِ وَمِن اصطفاه رَحْمة للعالمين، جلا لنا حقيقته في قوله الحكيم ﴿ قُلْ إِنَّمَا آنَا بَسُرُ مِثْلُكُمُ الله وَلَيْهُ وَلَيْهِ الله وَلَيْهُ الله وَلَيْهُ وَلَيْهُ الله وَلَيْهُ وَلَيْهُ الله وَلَيْهُ الله وَلَيْهُ وَلَيْهُ الله وَلَيْهُ الله وَلَيْهُ وَلَيْهُ الله وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ الله وَلَيْهُ وَلَيْهِ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهِ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهِ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلَيْهِ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْكُمُ وَلِيْهُ وَلِيْكُونُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَالْمُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَاللَّهُ وَلِيْكُونُ وَالْمُونُ وَلِيْكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِيْكُونُ وَلِي لِللّهُ وَلِيْكُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُولِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيَعُونُونُ وَلِيَعُونُ وَلِ

ترى هل يصدق كل بشر أنه هو ذات الله، واسمه الأعظم ؟ إن الدين الصوفى (مذهب فلاسفة المتصوفة) يستلزم هذه الزندقة، بل يستلزم إطلاق تلك الصفات والأسماء على فرعون وأبي جهل وغيرهما من طواغيت الكفر، فيصف كلاً منهم بأنه : هو الوجود الإلهى في تعينه الأول، إذ كلهم بشر.

» ونحن نؤمن - كما هدى القرآن والسنة - بأن أول خلق الله هو القلم أو العرش، فمتى خلقت أسطورة الحقيقة المحمدية الصوفية ؟!

١- مجموع الأحزاب ص ٧٧٥ ط استانبول. ٣- سورة الكهف: آية ١١٠

٢- كتاب: رماح حزب الرحيم لعمر بن سعيد الفوني جـ ١ ص ٢١٩.

ونعلم بالتواتر القطعى أن «عبد الله بن عبد المطلب» تزوج « بآمنة بنت وهب» وأنهما انجبا طفلاً سمى «محمد» وأنه نشأ نشأة الخير والطهر والشرف والكرامة، وضئ الطفولة، نقى الصبا، طهور الشباب، فلم يشب نقاء صباه ريبة، ولم تهتف بقدس شبابه نزغة هوى، ولا نزعة صبوة، فكانت دنياه كلها معبدًا يطيب أصائله وعشاياه وأسحاره بذكر الله وحده.

«ونعلم أنه جد في الحياة راعي غنم، ثم تاجراً، فكان في حياته المثل الأعلى في الجد القوى الصالح والأمانة التي تعتصم بالتقوى، والحكمة الحكيمة في كل ما يصرف به شئون دنياه، والرعاية التي تقدس الحق والواجب لكل ما حمل من أمانة، وأنه كان في أطوار حياته الكامل في الأدب والحلق، وحكمة العقل وسمو العاطفة، ونباغة الفكر، وقوة الارادة، ومضاء العزيمة، وجلال الشرف، وعزة الكرامة، ونبل المرؤة، وكرم الإيثار، والنجدة، وسماحة النفس، فلم يغمر قلبه إلا حب الله، ولم تنزع به الإرادة إلا إلى الخير، ولا العاطفة إلا إلى السمو، ولا الفكر إلا فيما ينال به رضاء الله. جواداً مسماحاً في سخائه وبره، محسناً كل الإحسان في كل ما أنعم الله به عليه، فلم يغضب الإللحق، ولم يجبن إلا عن الذنب، ولم يطمع إلا فيما هو عند الله، ثم اصطفاه ربه خاتماً للنبين، فجاهد في الله حق جهاده، وبلغ كل ما نزل إليه من ربه، وشهد الله له بذلك، ثم قبضه الله إليه بعد أن صارت كلمة الله هي العليا، وكلمة الذين كفروا السفلي، فصلوات الله وسلامه عليه.

هذا قبس نستهدى به من حياة محمد تلك : فقل لى عن الحقيقة المحمدية، تلك الأسطورة الصوفية الموغلة في تيه القدم والعدم، من أبوها؟ ومن أمها ؟ ومم خلقت ؟ ولمن أرسلت ؟! ا(١)

(ب) زعم الصوفية أن النبى محمد تلك خلق من نور، وأن كل شيء من نور محمد، بهذا يدين الصوفية، وفيه يتغزلون، ولقد عبر الدباغ عن هذه الأسطورة، إذ يقول: «اعلم أن أنوار المكونات كلها من عرش وفرش وسماوات وأراضين وجنات وحجب، وما فوقها وما تحتها إذا جمعت كلها وجدت بعضها من نور النبى، وأن

١- هذه هي الصوفية عبد الرحمن الوكيل ص ٩٤ - ٩٦.

مجموع نوره، لو وضع على العرش لذاب، ولو وضع على الحجب السبعين التي فوق العرش لتهافتت، ولو جمعت المخلوقات كلها، ووضع ذلك النور العظيم لتهافتت وتساقطت»(١)

ويقول التيجاني: «لما خلق النور المحمدي، جمع في هذا النور المحمدي جميع أرواح الأنبياء والأولياء جميعًا جمعًا أحديًا، قبل التفصيل في الوجود العيني، وذلك في مرتبة العقل الأول»(٢)

ويقول «الحلواني» في قصيدته « المستجيرة » يخاطب رسول الله :

أنشأك نوراً ساطعا قبل السورى ثم استمد جميع مخلوقاته فلذا إليك الخلق تفسزع كلهم واذا دهتهم كربة فرجتها جُدُّلي، فإن خزائن الرحمن في

ولازلنا نسمع من يقول:

أنت بـــدر، أنت قمس

والبدر جزء من نور محمـد

فردًا للفرد، والبريسة فيسى العمدم

من نورك السامي، فيا عظم الكسرم

في هــذه الدنيا، وفي اليـوم الأعـــــم

حتى سوى العقلاء في ذلك انتظم

يدك اليمين، وأنت أكرم من قسم (٣)

وغير ذلك كثير وكثير، يُسمع منهم، ومعروف في قصائدهم وكلامهم، وأذكارهم وأذكارهم وأذكارهم وأذكارهم وأورادهم، فمهم يقولون في بعض صلواتهم على النبي على «اللهم صل على من منه انشقت الأنوار، وانفلقت الأسرار، وفيه ارتقت الخلائق . . »

كما تزعم الصوفية أن النبي صلى الله عليه وسلم ليلة أسرى به وعرج به إلى ما فوق السبع الطباق، إلى أن بلغ مكانًا سمع فيه صريف الأقلام وتنحى جبريل، هناك حل الجزء بالكل، أي عاد جزء النورانية المحمدية إلى النورانية الإلهية.

۱- رسالة لأحمد عبد المنعم الحلواني ص ١٤ و ١٥ ٢- الابريز للدباغ جـ ٢ ص ٨٤. ٣- الرماح لعمر بن سعيد جـ ١ ص ١٤.

ويستدلون على تلك النورانية المزعومة بقوله تعالى: - وهو حق أريد به باطل ﴿ قَدَ جَاءَ كُم مِن النور هو «النبى» جَاءَ كُم مِن النور هو «النبى» والكتاب القرآن، إذ لا يعطف الشيء على نفسه . .

وكذلك ببعض الأحاديث - وإن كانت بين الضعف والوضع - مثل حديث «أول ما خلق الله نور نبيك يا جابر»

« قبض الله قبضة من نوره فقال كونى محمدًا فكانت» ، وحديث عائشة وأنها لم تر النبى على إلا مرة واحدة على حقيقته، حين كانت تخيط النوب ووقعت الابرة وانطفأ المصباح فأضاء لها النبى بحقيقته.

وكذلك فاطمة رضى الله عنها وقد رأت نورًا ممتدًا بين السماء والارض، ثم هو النبي!!

وغير ذلك من الهراء الذي تزعمه الصوفية وتدين به.

«إن زعم الصوفية بأنه خلق من نور ، فضلاً عن زعمهم بأن كل شيء من نور محمد على لا دليل عليه إلا الهراءات والافتراءات، والرجوع إلى نظرية الاتحاد والحلول، وكلام المشايخ والأهواء، وباطل الكلام، وربنا جل وعلا جعل الرجوع اليه وأخَذَلَفَتُم فِيهِ مِن شَيّء فَحُكُمُهُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ وَالْمُوالّهُ وَاللّهُ وَال

ولكن لا يجوز أن تؤخذ قضايا الدين بدون بينة أو دليل، بل لا بد من الحجة والبرهان القطعي.

# ﴿ قُلْهَا تُوانِرُهَا نَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِفِينَ ﴾(١)

١– سورة المائدة : آية ١٥

۲- سورة الشورى، آية ۱۰
 ٤-سورة البقرة، آية ۱۱۱

٣- سورة النساء، آية ٥٩

فأين الدليل على هذا الكلام، أو ذلك الزعم؟، يقولون: هذه آية قرآنية تقول بنورانية النبي عَنْهُ وهي ﴿ قَدْ جَآ اَ كُم مِن اللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينَ ﴾ (١)

نقول : وليس في الآية شيء مما ذهبوا إليه، فهذه الآية لابد أن تؤخذ بتمامها، وأن تفسر في ضوء بقية الآيات القرآنية، فخير ما يفسر به القرآن هو القرآن.

وفى الآية: (يقول تعالى مخبرا عن نفسه الكريمة أنه قد أرسل رسوله محمدا على بالهدى ودين الحق إلى جميع أهل الأرض عربهم وعجمهم، أميهم وكتابيهم، وأنه قد بعثه بالبيانات والفرق بين الحق والباطل فقال ﴿ يَكَأَهُ لَ اللَّهِ عَنْهِ عَلَى اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّل

أى يبين ما بدلوه وحرفوه وأولوه وافتروا على الله فيه، ويسكت عن كثير مما غيروه ولا فائدة في بيانه. وقد روى الحاكم في مستدركه من حديث الحسين بن واقد عن يزيد النحوى عن عكرمة عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: من كفر بالرجم فقد كفر بالقرآن من حيث لا يحتسب، في قوله ﴿ يَكَأَهُ لَ اللَّهِ عَنْهِ اللَّهِ عَنْهِ اللَّهِ عَنْهِ اللَّهِ عَنْهِ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

ثم أحبر تعالى عن القرآن العظيم الذى أنزله على نبيه الكريم فقال ﴿ قَدْ جَآهَ كُمُ مَنَ اللَّهِ نُورٌ وَكَتَنْ مُ مُبِينُ يَهْدِى بِهِ اللَّهُ مَنِ النَّهَ وَضَوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ ﴾

أى طرق النجاة والسلامة ومناهج الاستقامة ﴿وَيُخْرِجُهُم مِنَ الظَّلُمَنَ إِلَى النَّورِ اللَّهِ اللَّه الله الك ويوضح لهم المسالك، ويوضح لهم المسالك، فيصرف عنهم المحذور، ويحصل لهم أحب الأمور، وينفى عنهم الضلالة، ويرشدهم إلى أقوم حاله. (٢)

١- سورة المائدة آية ١٥

٢- تفسير القرآن العظيم لابن كثير جـ ٢ ص ٣٣ و ٣٤

وبهذا قال كثير من المفسرين الموثوق من علمهم، والموثوق من كتبهم أو الخالية من الاسرائليات ، وإن وجد من المفسرين من يقول بأن « النور» في الآية هو النبى محمد عليه: فقد قصدوا بذلك النور المعنوى، أو نور البصيرة كالنور للبصر، كما قال بعضهم بأن « النور » في الآية هو الاسلام .

وكل هذا محتمل، فالقرآن نور، والنبي نور، والإسلام نور، والعلم نور، ولكنه النور المعنوى الذي يخرج الناس من الجهالة إلى العلم، ومن الضلالة إلى الهدى، ومن الكفر إلى الإيمان، وهذه خصائص معروفة في القرآن وفي النبي وفي العلم وقد عمهم الإسلام وشملهم.

وزيادة في التوضيح نقول أيضًا:

إن كانت الآية تحتمل ذلك كله، فدليل الترجيح هو القرآن نفسه، ذلك أن القرآن قال القرآن قال القرآن قال الله تعالى عنه ﴿ يَكَأَيُّهُمَ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى عنه ﴿ يَكَأَيُّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ تعالى عنه ﴿ يَكَأَيُّهُمُ اللَّهُ اللهُ عَالَى عنه ﴿ يَكَأَيُّهُمُ اللَّهُ اللهُ عَالَى عنه ﴿ يَكَأَيُّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى عنه ﴿ يَكَأَيُّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالَّا اللَّالِمُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّه

والمنزل هو القرآن الكريم، خاتم الكتب، وهو سبيل إخراج الناس من الظلمات إلى النور، وآية المائدة كآية النساء. إذ بين مزية النور والكتاب المبين بضمير الفرد، فقال: «يهدى به » يولم يقل: «بهما » فكان هذا مرجحا لكون المراد بهما واحدا(٢) وهو القرآن، وثم شواهد أخرى تؤيد ما اخترناه غير آية النساء

كقوله تعالى أيضا: ﴿فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِدِءوَعَ زَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِيَ أُنِزِلَ مَعَهُ وَأُوْلَكِيكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونِ ﴾ (٢)

- فى حكاية المهتدين من أهل الكتاب - وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَكَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَيْسُولِهِ عَالَى : ﴿ فَكَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَيْسُولِهِ وَالنُّورِ ٱلَّذِي آَنزَلْناً ﴾ (٤).

١- سورة النساء، آية ١٧٤

٢- راجع / تفسير المنار للأستاذ محمد رشيد رضا جـ ٦ ص ٢٥٢ الهيئة المصرية للكتاب

٣- سورة الأعراف، آية ١٥٧ . ٤- سورة التغابن آية ٨

فهذا يدلنا على أن المقصود «بالنور» في الآية هو القرآن الكريم – على الصحيح.

وقولهم: لا يعطف الشيء على مثله، أو أن يكون المعطوف غير المعطوف عليه، نقول: هذا في الأصل في العطف، ولكن العطف قد يرد للتفسير، كما هو معروف تعدد الخبر لمبتدأ واحد، وكثرة الصفات لموصوف واحد، ومنه قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا النَّبِيُ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شُنْهِدُ اوَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا وَدَاعِيًا إِلَى اللّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ (١) فهذه خمس صفات لموصوف واحد هو النبي تَكْ، أم أن تلك الصفات - بحكم عطفها - تعتبر لموصوفين متعددين.

• ومع ذلك فنحن لا ننكر نورانية النبي الله لأنه هو الذي جاء بالقرآن، بل تمثل القرآن تماما فهو المظهر الأكمل للقرآن ببيانه له وتخلقه به كما قالت «عائشة » رضى الله عنها «كان خلقه القرآن»(٢)

واستشهادا بقوله تعالى في وصفه له في سورة الأحزاب ﴿وَسِرَا لِجَامَيْ مِرَا ﴾ ولكنها النورانية المعنوية التي لاتسضاد ولاتتنافي مع البشرية الواردة في القرآن الكريم، فالزعم بأنه من نور الله، زعم باطل، لأنه يورث تشبيهًا وتجسيدًا للذات الإلهية.

ورفع للنبى على من درجته النبوية البشرية إلى درجة الألوهية أو البنوة - كما زعمت النصارى في عيسى ابن مريم عليه السلام - أو الاتحاد والحلول - كما زعم فلاسفة المتصوفة - وهذا كفر، وغلو منهى عنه كما قال على «لاتطروني كما أطرت النصارى المسيح ابن مريم، إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله »(٣)

وكذلك الزعم بالنورانية الحسية فهي مرفوضة كذلك، لأننا نتسائل: أهي نورانية الملائكة ؟

والإجابة : لا ،لأن النبي ﷺ بشر وليس بملك، قال تعالى : ٠

١- سورة الأحزاب، آية ٤٥ و ٤٦

٢- صحيح البخارى

﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَالَةِ مِن طِينِ ثُمَ جَعَلْنَا هُ نُطَفَةً فِ قَرَارِمَ كِينِ ﴾ (١) ومحمد علله إنسان، وإلا فليناتوا له بصفة أخرى، والرسول نفسه علله يقول: «خلقت الملائكة من نور، وخلق الجان من مارج من نار، وخلق آدم مما وصف لكم » (٢)

تحدث الرسول عن النور، وعمن خلق منه، فلم يذكر عن نفسه أنه خلق من نور، كما ذكر عن الملائكة، وتحدث عن آدم – الأب الأول للبشرية – وعن خلقه، وأنه خلق مما ذكر الله في القرآن – يعني من طين لازب مع أطواره – ومحمد صلى الله عليه وسلم ابن آدم، وليس واحدًا من الملائكة، ولو كان كذلك لكان بشراً في صورة رجل كما قال القرآن: ﴿ وَقَالُوا لَوَلا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَو أَنزَلْنَا مَلَكُا لَقَضِي اللهَ مَن الله مَن المَن رَجُلُهُ وَلَلْ الله عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَو أَنزَلْنَا مَلَكُا لَقُضِي الله مَن الله مَن الله مَن المَن الله مَن الله وَمَا لَو الله مَن الله و الله مَن الله و الله مَن الله و اله و الله و الله

ولماذا نقول بنورانية كنورانية الملائكة، مع أن النبي محمد علله أفضل من الملائكة، بل أفضل من إمام الملائكة «جبريل عليه السلام» – على الراجع – مع أنه من طين، وهم مخلوقون من نور.

ولانزعم له نورانية حسية، يتشكل من خلالها، أو يضئ وينطفئ، كما تشير إليه الأحاديث الموضوعة التي زعمها الصوفية، فالنبي على أجل وأعظم من أن يكون مثل لمبة أو فانوس. !!

ولكنها النورانية المعنوية مع البشرية الفاضلة، فالقرآن لايتناقض مع نفسه البته.

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَءَانَ وَلَوَكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ آخْذِلَفَا كَانَمِن عِندِغَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ آخْذِلَفَا كَانَمِن عِندِغَيْرًا ﴾ (\*)

« كان هذا عن الصوفية مع الرد عليهم. وحقيقة هذا الأمر، كما بينها الله تعالى في كتابه الكريم :

۱– سورة المؤمنون آية ۱۲ و ۱۳.

۲- متفق عليه.

٣– سورة الأنعام، آية ٨ و ٩.

٤- سورة النساء آية ٨٢.

قال تعالى : ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَذْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَاتَ أَوْ

وفى قوله سبحانه ﴿ قَدَ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ حجة من الحق تزهق الباطل الصوفى كله، قال سبحانه: ﴿ قُلُ سُبْحَانَ رَبِي هَلُ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا ﴾ (٢).

فاعتقاد المسلمين في نبيهم الحق، أنه على «بشسر مثلنا يوحي إليه.» فالقرآن - وهو كلام الله وهداه ورحمته - يفرض عليهم الإيمان بذلك، فيلا مناص من الإخبات له بالقلب والفكر والشعور، ويزيدنا القرآن هدى إذ يقرر أن بشرية الرسول الأعظم مثل بشريتنا، في أسلوب من القول مشرق الإعجاز في بلاغة البيان وفصاحته، في أسلوب يفرض على المفكر الإيمان بمعناه البين دون أن يشتبه معناه الحق حتى على الأمي الجاهل، وذلك في قوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُم مُوحَى إِلَى أَنْمَا إِلَه كُمُ الله وَمُوحَى الله كُمُ الله وَمُوحَى الله الله وَمُوحَى الله الله ومُعَلَم وَمُوحَى الله الله ومُوحَى الله الله ومُعَلِم ومُعَلَم ومُوحَى الله ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلِم الله الله ومُعَلَم الله ومُعَلَم الله ومُعَلَم الله ومُعَلَم ومُعَلَم الله ومُعَلَم ومُعَلَم الله ومُعَلَم الله ومُعَلِم الله ومُعَلَم الله ومُعَلَم الله ومُعَلِم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلِم الله ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم الله ومُعَلَم الله ومُعَلَم الله ومُعَلَم ومُعَلِم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلِم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلِم ومُعَلَم ومُعَلِم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلَم ومُعَلِم ومُعَلَم ومُعَلّم ومُعَلَم ومُعَلّم ومُعَ

كلام هو الحق والحكمة والهدى في أسلوب حكيم جلى محكم، لا يأذن حتى لخاطرة واهية من ظن أن تقتحم عليك قدس يقينك، أو أن تحوم خفية حوله أو تفسد عليك شيئاما من فهمك لمعنى الآية، ومن تدبر «بشر مثلكم» لرأى أشعة الهدى الإلهى الأعظم تغمر حوله الوجود كله، وتهديك إلى الحق الذى يجب أن تؤمن به، ألا تراها تجعل بشريتنا هى المقياس الذى به نقيس بشرية رسول الله الكريم، حتى لايفتننا حب هذه البشرية الطهور، فنظنها خلقاً آخر أو نوعاً من البشرية يغاير في حقيقته بشريتنا، فلا ندرك كنهها ولا شيئا من خصائصها، لأنها لم تتحقق إلا في فرد واحد، لقد كان يكفى في الدلالة على المعنى أن يقال «قل: أنا بشر» أو «أنتم بشر مثلى» ولكنه سبحانه - وهو الحكيم العليم الخبير - شاء أن يعرفنا بشرية محمد على عا نعرفه نحن، من خصائص هذه البشرية التي فطرنا عليها، و بما نبتليه من قيمها ومقوماتها، وبما نعالج من غرائزها

۱- سورة آل عمران، آية ١٤٤

۲- سورة الإسراء آية ۹۳

٣- سورة الكهف، آية ١١٠

وعواطفها، وبما نعلمه - عن الله - من حقيقة بدئها وغاية منتهاها، وبما تتجاوب به مع رواد الوجود من حب أو كراهية، ولذا طعم على ، وشرب، وتزوج، ونجل خير البنين، وذاق الشبع والجوع ، والمرض ، ومست قلبه الأحزان ، وذرفت عيناه الدموع ، وجاشت نفسه برحمة البكاء. وغير ذلك مما قضاه الله على البشرية من أقدار في هذه الحياة، ثم جاءه على ملك الموت الذي وكل بنا.

غير أن بشريته على آمنت حق الايمان بما هداها الله إليه، وأنعم عليها به، فأدت حق الله كاملاً من الحق والشكر، وحلقت فوق قمة السمو الإنساني الأعظم، فكانت وحدها هي النجم الأرفع الأسمى، وتألقت بعبوديتها الخالصة فوق أعلى أفق للتوحيد الخالص، فما زلت بها عاطفة لإثم، ولاهفت بها غريزة إلى ذنب، لأنه على اتخذ الله وحده رباً له، وجعل رضاه غايته والدعوة إليه هدف كفاحه وجهاده، والغاية العظمى لدنياه، والفلك الأعظم الذي تدور فيه حياته.

ثم تدبر ما حكم الله به على المشركين الذين قالوا ﴿ مَالِ هَاذَا الرَّسُولِ يَأْحَكُ أَالطَّعَامَ وَيَمْشِي فِ الْمَشْوَاقِ ﴾ (١) إنه جل شأنه حكم عليهم بأنهم ﴿ فَضَلُواْ فَلَا يَسَمَّطِيعُونَ سَيِيلًا ﴾ النه العدل الحكيم الذي سييلًا ﴿ الله العدل الحكيم الذي فضاه على البشرية، وفسطًا من أقساطها في الوجود. وأنه لا يمس مقام النبوة بأثارة من ضعة، إذ النبي - قبل كل شيء - بشر، والبشر يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق، وتدبر ما وصف الله به رسله جميعا ﴿ وَمَاجَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُونَ الطَّعَامُ وَمَا كُلُونَ الطَّعَامُ وَمَا الله به رسله جميعا ﴿ وَمَاجَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُونَ الطَّعَامُ وَمَا كُلُونَ الطَّعَامُ وَيَعْفَرُ الله به رسله جميعا ﴿ وَمَاجَعَلْنَا فَهَاكَ مِنَ الْمُرْسِلِينَ ﴾ (٢) وقوله تعالى : ﴿ وَمَاجَعَلْنَا فَهَاكَ مِنَ الْمُرْسِلِينَ النبي محمد عَلَيْ وَبشريته، وتذكر قول الله تعالى أيضًا : ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبشَرِمِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلُدُ أَفَا إِنْنَ وَبشريته، وتذكر قول الله تعالى أيضًا : ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبشَرِمِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلُدُ الْفَا إِنْنَ عَمْ مُ اللهُ مَعلَى أَنْ الله تعالى أيضًا : ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِلشَرِمِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلُدُ الْفَايِنُ وَبَشْرِينَ فَهُمُ ٱلْخُلُدُ وَلَ الله تعالى أيضًا : ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِيشَرِمِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلُدُ اللهُ وَلَا الله تعالى أيضًا : ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِلشَرِمِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلُونَ ﴾ (٤)

٢- سورة الأنبياء، آية ٨ .

١- سورة الفرقان آية ٧.

٣- سورة الفرقان؛ آية ٢٠.

٤- سورة الأنبياء، آية ٣٤.

وتدبر خطاب الله لنبيه ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَ لِنَّهُم مَّيْتُونَ ﴾ (١) وذكر موتنا عقب موته لنهتدى إلى أن الموت الذى قضى على نبيه على ورغم هذا - على ما فيه من وضوح وجلاء - وجد من يزعم أن موت محمد معناه الحياة السرمدية، وينكر موت النبى على ووجد من يضع للفظ نقيض معناه، أو يضع للفظ إسفاف الشهوة من هواه . ! ! (٢)

# \* أشرف صفات الرسول في أشرف مقاماته

والله سبحانه يصف رسوله بأشرف الصفات - وهي العبودية - في أشرف مقاماته، وأخلدها ذكرًا، وأجلها أثرًا وغاية، فيقول تعالى ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي َأَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَيْلًا مِنْ الْمُسْجِدِاً لْأَقْصَا ﴾ (٣)

يصفه ربه بالعبودية الصرفة الخالصة وحدها في تلك الليلة التي استشرف فيها قيمة السمو الأعظم، وتألقت أمجاده الخوالد الذكريات، آه لو قيل «أسرى بمحمد » فحسب، إذن لراح الصوفية يثيرون ما يُفتنون به من شبهات لا تجد من اللفظ النور القوى الذي يبددها، إذن لقال إن محمدًا لم يكن بشرًا، ولا عبدًا، وإنما كان روحًا إلهيًا سخرت لقدرته الآفاق، وعبدت لقهره متون الفضاء.

فجاءت كلمة «عبده» في الآية حجة الحق المتلألفة التي تبيد الظنون، وتبدد كل شبهة تختلس الفتنة للعقول بأوهامها، جاءت برهانًا ربانيًا - لاينقض أبدًا - على أن محمدًا على محمدًا على الإبشراً يوحى إليه، حتى في تلك الليلة التي وقف دون عرش ربه الأعظم، يقبس من نور الله وهداه، فما بالك به في كل أصائل عمره وعشاياه؟

ويصفه سبحانه بالعبودية في مقام الدعوة إليه ﴿وَأَنَّدُ, لَمَّا قَامَ عَبَّدُ ٱللَّهِ يَدَّعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْدِلِبَدًا﴾(٤)

۲- هذه هي الصوفية ص ۹۸ - ۱۰۱ بتصرف
 ٤- سورة الجن، آية ۹۹.

۱ – سورة الزمر، آية ۳۰

٣- سورة الإسراء، آية ١

وتدبر إضافة «عبد» إلى «الله» ليغمر يقين الحق قلبك، فلا يشتبه عليك الفرق الجليل العظيم الكبير بين عبودية محمد على وربوبية ربه وألوهيته، ولا تفتنك خرافات الصوفية.

ويصفه سبحانه بالعبودية في مقام هو الفيصل الحق الأكبر بين كون محمد دعيًا، وكونه نبيا، وذلك هو مقام التحدى بالمعجزة العظمى، معجزة القرآن ﴿ وَإِن كُنتُمُ فَي رَبِّ مِمَّا نَزَّلُنَا عَلَى. عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ﴾ (١)

وكذلك لما نزل على النبى عَدُّ القرآن ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنْبَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَمُرْعِوَجًا ﴾ (٢)

والرسول نفسه يضع لنا على الطريق بصمات حق، ومنارات هدى، حتى لا نحيد عنه فنهلك، ويرشدنا إلى الحق، حتى لا تزيع بنا غلواء الشاعرية في الحب، فيقول على: «لاتطروني، كما أطرت النصارى المسيح بن مريم، إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله » (٣).

وفى حديث الشفاعة يقص علينا الرسول على أن عيسى عليه السلام - وقد ناشده الحلق أن يستأذن ربه فى أن يشفع لهم عيسى عنده - يقول: «إذهبوا إلى محمد عبد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر»(٤)

تدبر ما ذكرتك به من آيات الله، وأحاديث الرسول علله، لتؤمن أن محمداً علله، لم يبلغ ما بلغ من عظمة وكمال وسمو إلا بإخلاص الدين لله وحده، والعبودية الكاملة لله عز وجل.

وأنه كان بشرًا يوحي إليه، لا كما تزعم الصوفية!!.(°)

١- سورة البقرة، آية ٢٣

٢- سورة الكهف، آية ١

٣- صحيح البخاري ومسلم

٤ - صحيح البخاري ومسلم

٥- هذه هي الصوفية : عبد الرحمن الوكيل ص ١٠٢ -- ١٠٤ بتصرف

# جـ - زعمهم بأن النبي عد - يعلم الغيب

\* علم الغيب على العموم: لقد زعمت المتصوفة أن النبي على يعلم الغيب، وحيث إنه على قد أخبرنا عن أخبرنا عن أمور غيبية في المستقبل. وحديثه عن الساعة وأحوالها وأهوالها.

إذن هو يعلم ذلك الغيب كله.

وفهموا قوله تعالى ﴿ قُلُ لَا آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا آعَلَمُ ٱلْغَيْبَ. . ﴾ (١) على أن النبي ﷺ لا يقول، ولكن على العاقل أن يعي وأن يفهم فهو الذي جاء بهذا الغيب فلا يشترط أن يقول لنا « أنا أعلم الغيب »

وهذا فهم في غاية السفاهة والبعد عن نصوص الدين، وروح الاسلام.

إن صاحب علم الغيب وحده هو «الله عز وجل» : ﴿ قُل لَا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَا وَآتِ اللهُ عَزِ وَجِل» : ﴿ قُل لَا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَا وَآتِ اللهُ وَعَلَمُ مَنَا يَتُمُ الْعَلَيْتِ اللهُ عَزُ وَجِلَ اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ (٢) ﴿ وَعِنْدَهُ مَفَا يَتُ ٱلْعَيْبِ لَا يَعْلَمُهُمّا إِلَّا هُو ﴾ (٢)

﴿ فَقُلَ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِلَّهِ ﴾ (٤) ﴿ إِنَ ٱللَّهَ عَسَلِمُ غَيْبِٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمُ عَلِيمٌ عَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ إِنَّهُ مَا يَعَالَى مُا إِنَّمَا الشَّهُ وَهِ ﴾ (٥)

ولكن الله عز وجل قد يمن على بعض عباده من أنبيائه ورسله ببعض الغيب ليكون تأييدًا له في دعواه، وتثبيتًا له في رسالته، فيموحى إليهم بذلك، وهذا ليس معناه أنهم علموا الغيب وإنما ظهروا عليه.

قال تعالى: ﴿عَدِلِمُ ٱلْغَيْبِ فَكَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْدِهِ اَكُدُّاْ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسَّلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَرَصَدًا لِيَعْلَمَ أَنَ فَدْ ٱبْلَغُواْ رِسَلَتِ

١- سورة الأنعام، آية ٥٠.

٣- سورة الأنعام، آية ٩٥.

٥- سورة فاطر، آية ٣٨.

٢- سورة النمل آية ٢٠.

٤- سورة يونس، آية ٢٠.

رَبِهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾(١).

وقال جل وعلا ﴿ وَلَكَ مِنْ أَنِّا اَ الْعَيْبِ نُوحِهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعَلَّمُهَا أَنتَ وَلَا فَوْمُكَ مِنْ قَبْلِهُ مِنْ أَنْهَا وَ الْعَيْبِ نُوحِيهِ مِنْ قَبْلِهُ مِنْ أَنْهَا وَ الْعَيْبِ نُوحِيهِ مِنْ قَبْلِهُ مِنْ أَنْهَا وَ الْعَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ هُ (٢) ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْهَا وَ الْعَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ هُ (٢) ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْهَا وَ الْعَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ هُ (٢)

وقوله تعالى آمرا رسوله على أن يبلغه: ﴿ قُل لَاۤ آَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعَا وَلَاضَرَّا إِلَّامَا شَآءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَحْتُرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَامَسَنِي ٱلسُّوَّ عُإِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَثِيرٌ لِقَوْمِرِ يُوْمِنُونَ ﴾ (٤)

ولقد ابتليت الأمة بأمثال هؤلاء في زماننا فوجدنا من يقول: إن النبي على يعلم الغيب ويعلم الساعة زمانًا ومكانًا وحالاً، يخطب بهذا في الناس، ويكتبه في الكراس، فعجبت لذلك أشد العجب، ألم يقرأ هذا المتعالم وأمثاله ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلمُ السَّاعَةِ وَمُنزَكُ الْفَيْتُ وَيَعَلَمُ مَا فَا الْاَرْحَارِ وَمَالَهُ ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ وَعَلَمُ السَّاعَةِ وَمُنزَكُ الْفَيْتُ وَيَعَلَمُ مَا فَا اللَّهُ عَلِيهُ حَبِيرًا ﴾ (٥) وقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكُ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرَسَعَا قُلُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيهُ حَبِيرًا ﴾ (٥) وقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكُ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرَسَعَهَا قُلُ إِنَّاللَهُ عَلِيهُ عَنِيهُ وَلَيْكُونَكُ كَانَكُ حَفِي كَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا فِيمَ أَنتَ مِن ذَكَرَنَهَا ﴿ إِلَى رَبِّكَ مُننَهَنَهَا ﴾ (٧).

وقوله على « لجبريل - لما سأله : متى الساعة ؟ قال : ما المسعول عنها بأعلم من السائل « (^)

۲- سورة هود، آبة ۶۹.

۱- سورة الجن، آية ۲۱- ۲۸.

٣- سورة يوسف، آية ١٠٢ وسورة آل عمران، آية ٤٤.

٤ سورة الأعراف، آية ١٨٨. ٥- سورة لقمان، آية ٣٤. ٦- سورة الأعراف، آية ١٨٧.
 ٧- سورة النازعات، آية ٤٢ - ٤٤.

# \* علم النبي بالقرآن قبل نزوله – على الخصوص :

ومن جملة افتراءات الصوفية - أو بعضهم - أن النبي على الب علمه الغيب - كان يعلم القرآن قبل نزوله، أو لعله من باب الإتحاد والحلول: حسب زعمهم في قولهم «منك وإليك».

فقالوا: - بإفكهم - إن جبريل عجب حين رأى النبى عَنَيْهُ يتلو القرآن قبل أن يعلمه إياه فسأل جبريل، فأجابه النبى: ارفع الستر مرة حين يلقى إليك الوحى، ففعل جبريل، فرأى محمدًا هو الذى يُوحِي إليه، فصاح مسبحًا: منك وإليك يا محمد؟!!

وقد قال بهذه الفرية الصوفى الأكبر «ابن عربى» إذ يقول مفسرًا قول الله سبحانه وتعالى ﴿ وَلَا تَعْبَكُمُ اللهِ عَلَى الْأَكْبِرِ «ابن عربى» إذ يقول مفسرًا قول الله سبحانه وتعالى ﴿ وَلَا تَعْبَكُ اللهِ أَعْلَى اللهِ أَعْلَى القرآن مجملاً قبل جبريل، من غير تفصيل الآيات والسور، فقيل له، لا تعجل بالقرآن الذى عندك قبل جبريل، فتلقيه على الأمة مجملاً فلا يفهمه أحد عنك لعدم تفصيله» (٢)

وما زال يهذى بهذه الأسطورة أناس من الصوفية، تلقونها صوفى عن صوفى فى كل حانة صوفية، ويستدلون على ذلك أيضًا بهذا الحق الذى أرادوا به الباطل بقوله تعالى : ﴿ لَا تُحَرِّلُ بِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقُرْءَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

على نحو تفسير ابن عربي السابق في آية «طه».

فتعجب من باطل الصوفية وإفكهم. !!

\* الرد على هذه الفرية:

١- سورة طه، آية ١١٤.

٢- الكبريت الأحمر للشعراني على هامش اليواقيت والجواهر ص ٦ ط ١٣٠٧ هـ.

٣- سورة القيامة ، آية ١٦ - ١٨.

أو لا : -

بالنسبة لقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَعَجَلْ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْ لِأَن يُقْضَى ٓ إِلَيْكَ وَحْيُهُ ﴾ تفسيره كقوله تعالى في سورة القيامة ﴿ لَا يَحْرَكُ بِهِ عِلْسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ عِ إِنَّ عَلَيْنَاجَمْعُهُ، وَقُرْءَانَهُ, فَإِذَا قَرَأْنَكُ فَأَلَيْعَ قُرْءَانَهُ, ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ، ﴾

وثبت في الصحيح عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله علله كان يعالج من الوحى شدة، فكان مما يحرك به لسانه، فأنزل الله هذه الآية، يعنى أنه عليه الصلاة والسلام كان إذا جاءه جبريل بالوحى، كلما قال جبريل آية قالها معه من شدة حرصه على حفظ القرآن، فأرشده الله تعالى إلى ما هو الأسهل والأخف في حقه لئلا يشق عليه فقال ﴿لا تحرك به لسانك لتعجل به، إن علينا جمعه وقرآنه ﴾، أى نجمعه في صدرك ثم تقرؤه على الناس من غير أن تنسى منه شيئا ﴿ فَإِذَا قَرَأُنكُ فَأَلَبُعَ قُرْءَانَهُ مُمَ إِنَ عَلَيْنَا بِيَانَهُم ﴾ وقال في هذه الآية ﴿ وَلَا تَعْجَلْ بِاللَّهُ مُوالِي بِيانَهُم ﴾ وقال في هذه الآية ﴿ وَلَا تَعْجَلْ بِاللَّهُ مُوالِي بِيانَهُم ﴾ وقال في هذه الآية ﴿ وَلَا تَعْجَلْ بِاللَّهُ مُوالِي بِيانَهُم ﴾ وقال في هذه الآية ﴿ وَلَا تَعْجَلْ بِاللَّهُ مُا وَاهِ بعده » (١).

(فهذا تعليم من الله عز وجل لرسوله على كيفية تلقيه الوحى من الملك، فإنه كان يبادر إلى أخذه ويسابق الملك في قراءته، فأمره الله عز وجل إذا جاءه الملك بالوحى أن يستمع له، وتكفل الله له أن يجمعه في صدره وأن ييسره لآدائه على الوجه الذي ألقاه إليه، وأن يبينه له ويفسره ويوضحه، فالحالة الأولى جمعه في صدره، والثانية تلاوته، والثالثة تفسيره وإيضاح معناه، «فكان بعد ذلك – اذا أتاه جبريل أطرق، فإذا ذهب قرأه، كما وعد الله عز وجل» وقد رواه البخارى ومسلم، واللفظ للبخارى، وتحريك النبي على شفتيه بالقرآن مع جبريل خشية أن ينسى أوله قبل أن يفرغ من آخره، فأنزل الله تعالى الآية التي بسورة طه، والآيات التي بسورة القيامة، هكذا قاله ابن عباس والشعبي والحسن البصرى وقتادة ومجاهد والضحاك وغير واحد من أئمة الإسلام، وأعلام التفسير». (٢)

۱- تفسیر ابن کثیر جـ ۳ ص ۱۹۷ بتصرف

لا كما تزعمه الصوفية، وعلى رأسها كبريتها الأحمر «ابن عربي»!!

\* وبطلان هذه الفرية بدهى يحكم به من فى قلبه بارقة من إيمان، بيد أن غشاوة الصوفية على بصائر معتنقيها حالت بينها وبين إدراك الحقيقة الإيمانية الأولى وهى أن رب الوجود هو الله وحده لا شريك له، فلم لا تحول بينها وبين إدراك بطلان تلك الفرية؟!!

لهذا نذكر بهدى الله سبحانه في قوله تعالى : ﴿عَلَمُهُ اللَّهِ اللَّهُ وَكُو ذُو مِرَّةٍ وَالسَّتَوَىٰ وَهُوَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

آیات بینات تهدیك إلى أن الذي علم رسول الله القرآن هو جبریل، وإلى أنه صلى الله علیه وسلم لم یكن على علم بشيء ما منه قبل أن ينزل جبريل به عليه.

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرُءَانُ جُمْلَةَ وَبِحِدَةً كَذَلِكَ لِكَ لِنَاكَ بِمَثَلِ إِلَّا حِثْنَاكَ بِٱلْحَقِ وَأَحْسَنَ لِلْأَكْبِ مِثَلِ إِلَّاجِ ثَنَاكَ بِٱلْحَقِ وَأَحْسَنَ لِلْأَكْبِ مِثَلِ إِلَّاجِ ثَنَاكَ بِٱلْحَقِ وَأَحْسَنَ لِلْأَكْبِ مِثَلِ إِلَّاجِ ثَنَاكَ بِأَلْحَقِ وَأَحْسَنَ لِلْأَكْبِ مِثَلِ إِلَّاجِ ثَنَاكَ بِأَلْحَقِ وَأَحْسَنَ لَكَ بِمُثَلِي إِلَّا جِثْنَاكَ بِأَلْحَقِ وَأَحْسَنَ لَكَ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا أَنْهُ اللَّهُ الْكُلِمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ ال

ويقول ابن عربي أنه نزل عليه جملة واحدة، فقوله هذا هو قول الكافرين،

٢- سورة الفرقان، آية ٣٢ و ٣٣.

٤- سورة الشوري، آية ٥٢.

١- سورة النجم، آية ٥-٧.

٣– سورة القدر، آية ١.

ٱللَّهُ مَا تَـلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرَىٰكُمْ بِقِءَفَقَـدٌ لِبَثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن فَبَلِهُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾(١)

وفرية الصوفية تناقض هذه الحجة الإلهية على صدق محمد.

أولا يذكر الصوفية أن رسول الله حين فاجأه الوحى، كان يقول - وجبريل يغطه: «ما أنا بقارئ »؟!!

وأنه عادإلى زوجه الطيبة الطهور في خوف وقلق، وأن هذه المؤمنة العظيمة قالت له قولتها التي طيبها الايمان بروحانيته «والله لا يخزيك الله أبدًا».

أفكان يحدث هذا أو بعضه، لو أنه على كان على بينة من القرآن قبل نزوله عليه ؟ لم قال : ما أنا بقارئ ؟ يكررها ثلاثاً ؟ لم عاد خائفًا حتى زملوه ودثروه؟ لم بث نفسه إلى زوجه خديجة، ولم ذهب معها إلى ورقة بن نوفل ؟!!

كل هذا حدث منه على حتى بعد نزول الوحى عليه! أهذه دلائل علم سابق بالقرآن ويقين جازم به قبل نزول جبريل عليه به في ليلة القدر، أم دلائل مشاعر نفس مؤمنة تقية، فاجأها من الله سبحانه ما لم تكن تدريه من قبل ؟!!.

ولقد كان أعداء الرسول على يسألونه محرجين متعنتين، يبغون تكذيبه والتجديف عليه، فلم يكن يجيبهم بشيء - لأنه لا يعرف الجواب - عما سألوه عنه، إلا بعد أن ينزل جبريل عليه به، سألوه عن الروح، وعن فتية الكهف، وعن ذي القرنين، فقال صلى الله عليه وسلم: غدًا أجيبكم

وأنساه حرصه النبيل على إقامة الحجة عليهم وهدايتهم، فلم يقل: إن شاء الله، ففتر عنه الوحى حتى حزبه الأمر وبلغت به الشدة مبلغها، ولم لا ؟ وعدوه متربص به، حريص على تكذيبه، وعلى أن يثير الشبهات حول رسالته، ورغم هذا يفتر عنه الوحى ثم مَنَّ الله عليه به، فعلم عن الله جواب ما سألوه عنه، فقال الرسول على الجبريل: «لقد

١-سورة يونس، آية ٥ ١٦،١ ..

رئت على حنى ظن المشركون كل ظن» فنزل قوله تعالى : ﴿وَمَانَـٰنَزَّلُ إِلَّا مِأْمَرِ رَبِّكُ﴾(١)

أفكان يحدث هذا، لو أن رسول الله كان على بينة من القرآن قبل نزوله ؟ لماذا لم يجب من سألوه، لأنه لم يكن يعرف الجواب، ولكن «ابن عربي» يكفر بكل تلك الدلائل، ويفترى أسطورته، لو كان النبي على يعلم القرآن قبل نزوله، فلم سكت شهراً كاملاً، بلغت فيه القلوب الجناجر، إذ الناس يتهمون النبي على في عرضه، وفي أحب الزوجات إلى قلبه بتهمة الفاحشة، ويخرج اليهم النبي يقول من يعذرني في أهلى،

وتحدث فتنة عظيمة في المسجد، ويذهب إلى عائشة، ويقول لها: «إن كنت ألممت بنذنب فاستغفرى الله تعالى» حتى نزلت آيات البراءة وهو في مجلسه على ﴿ إِنَّ الَّذِينَ جَآءُ وَبِاللَّإِفْكِي عُصَبَدُ مِنْ لَا تَعَسَبُوهُ شَرَّا لَكُمْ لَمْ لَهُ وَخَيْرُ لَكُمْ .... ﴾ (٢).

١- سورةمريم آية ٦٤،

وانظر تفسير ابن كثير للآية ج٣ ص ١٣٠ وفي سورة الكهف ص٧١.

۲- سورة النور، آية ۱۱ – ۲۹

انظر تفسير ابن كثير للآيات جـ ٣ ص ٢٦٨ – ٢٧٨.

شبهات التصوف

# ثالثًا: الولاية عند الصوفية \* مأمعنى الـولاية \* خاتم الأولي\_\_اء \* أصل الولاية ، وشرطها \* مامعــني الولــي \* مراتب الأولي\_\_\_اء \* طــرق الولايــة \* معنى الكرامـــة \* أنـــواع الكرامــة \* الفرق بين الكرامة وغيرها . \* نماذج من الكرامات . \* الكرامات تختلف عن الأحوال الشيطانية. \* الفرق بين الولى الصادق والدعى الكاذب. \* الديوان الصوفي.

رَفَخ مجر ((رَجَلِ (الْجَرِّي) (سِكِي (اِنِيَ) ((نِزوك/بِ www.moswarat.com

### ثالثًا: الأولياء - عند الصوفية

### ہ ما معنى الولاية، ومن هم الأولياء؟

لا شك أن هناك فرقًا كبيراً بين معنى الولاية وتعريف الأولياء، كما جاء في القرآن والسنة، ومعناهما عند الصوفية، فالفرق شاسع، والبون واسع.

وإليك هذا الفارق بينهما «موجزاً»:

### \* الولى عند الصوفية:

عرفه صاحب الطريقة التجانية بعد أن سُعُلَ عنه، فقال: «الولى من تولى الله أمره بالخصوصية مع مشاهدة الأفعال والصفات».

« وهو - كما ترى - تعريف غامض لاشتراطه الخصوصية مع قيد المشاهدة، مع العلم أن الله تعالى لا يتولى الا المؤمن التقى، ولا تتم التقوى إلا بالعلم وهو معرفة الله عز وجل بأسمائه وصفاته، ومعرفة محابه ومكارهه ليقعل المحاب، ويتجنب المكاره.

والسر في غموض تعريف القوم للولى هو احتكارهم للفضائل كي لا تكون لغيرهم من سائر المؤمنين والمسلمين، وبذلك تختص الولاية بمشائخ الطرق المأذون لهم في إعطاء الورد والتربية الخلوية، ومن هنا كان الولى عند الصوفية لا يعرفه إلا الخواص، أما عامة المسلمين فلا سبيل لهم إلى معرفة الولى، فضلاً عن الوصول إلى الولاية، يشهد لهذه الحقيقة ويقررها ما يلى: -

سئل الشيخ أبو العباس أحمد بن محمد التجاني عن الله تعالى وعن الولى أيهما معرفته أصعب ؟

فقال: معرفة الولى أصعب من معرفة الله تعالى، وعلل ذلك بقوله: لتمييز صفات الله تعالى ولمباينتها لصفات الخلق، أما الولى فإن صفاته كصفات سائر الناس من الأكل والشرب والنكاح . . . الخ.

فلذا هو لا يتميز ولا يعرفه إلا الخواص.(١)

وأبعد «المرسى» (٢) وهو من أثمة الصوفية - في تعريف الولى حتى قال: إن الولى لو كُثيِفَ للناس لعبدوه، لأن حقيقة الولى أنه يسلب من جميع البشرية، ويتحلى بالأخلاق الإلهية ظاهراً و باطناً، ولذا لو كشف الولى للعبد لعبده.

وقالوا : إن دائرة الولى أوسع من دائرة النبي، وهذا تفضيل منهم للولى على النبي بأسلوب خفي.

وعللوا ذلك بأن دعوة الأنبياء خاصة بأمهم، ودعوة الولى عامة، فلذا هو أوسع دائرة، ولازم هنا أن الولى أفضل من النبى - وهو كما ترى ضلال مبين - بل صرحوا بذلك في أقوالهم.

فقال التجاني : «خضنا بحراً وقف الأنبياء بساحله».

كما قال أيضا: مقام النبوة في برزخ فويق الرسول ودون الولي.

ومعنى ذلك القول أن أقطاب الصوفية - وهو على رأسهم - أعلم بالله وأعرف بشرائعه من الأنبياء.

ومعنى هذا البيت الصموفي، أن الولى أفضل من النبي، ومن يعتقم هذا فكيف لا يكفر ؟

لا، ليس هذا فقط، بل يزعم « أحمد التجاني هذا قوله : « أنا سيد الأولياء كما أن النبى سيد الأنبياء، ولا يشرب ولى ولا يسقى إلا من بحرنا من نشأة العالم إلى النفخ في الصور، وإذا جمع الله تعالى خلقه في الموقف ينادى مناد بأعلى صوته حتى يسمعه كل من في الموقف، يا أهل المحشر هذا إمامكم الذي كان مددكم منه (٣).

كما قال : قد أخبرني سيد الوجود ﷺ بأني أنا القطب المكتوم، منه إلى مشافهة، يقظة لامنامًا.

٢- هو المرسى أبو العباس.

١- الرماح والجواهر

٣- الرماح والجواهر .

وقد سئل عن معنى المكتوم فقال: هو الذي كتمه الله تعالى عن جميع خلقه حتى الملائكة والنبيين إلا سيد الوجود تلك فإنه علم به وبحاله، وهو الذي حاز كل ما عند الأولياء من الكمالات الإلهية واحتوى على جميعها

ثم قال: إن الفيوض التي تفيض من ذات سيد الوجود تتلقاها ذوات الأنبياء - وكل ما فاض وبرز من ذوات الأنبياء تتلقاه ذاتي، ومنى يتفرق على جميع الخلائق من نشأة العالم إلى النفخ في الصور، وخصصت بعلوم بيني وبينه منه مشافهة لا يعلمها إلا الله عز و جل بلا واسطة.

. وقوله - وهو يشيس بإصبعه السبابة والوسطى - روحى وروحه على هكذا، روحه عد الرسل والأنبياء، وروحي تمد الأقطاب والأولياء من الأزل إلى الأبد (١)

ه فانظر - أخى المسلم أيها القارئ - أليس هذا الكلام كذبًا على الله ورسوله
 وعلى المؤمنين.

إن هذه الدعاوي التي يزعمها التجاني لنفسه لم يدعها نبي ولا رسول، فكيف يدعيها التجاني وتقبل منه ؟!!

وانظر كيف ادعى أن النبي ﷺ قد أخبره يقظة لا منامًا، ومشافهة لا بواسطة بأنه القطب المكتوم!!

اللهم إن هذا كذب على رمسول الله وعلى عبادك - فالعن اللهم من كذب عليك وعلى رسولك وعلى عبادك المؤمنين.

ثم انظر كيف عد التجاني نفسه ربًا أزليًا روحه تمد أرواح الأقطاب والأولياء من الأزل إلى الأبد. 1 !

إذ هو قديم الوجود ودائم الوجود، أليس هذا هو الكفر والكذب معًا ؟ ! !

كما نقول أيضا: وكيف يتفق قول التجاني هذا مع قول الصوفية: من ادعي أنه

١- إلى التصوف يا عباد الله ص ٣٦ - ٤٢ بتصرف

ولى يموت كافرًا والعياذ بالله!!

كيف وقد حكم التجاني لنفسه بأنه سيد الأولياء لا مجرد ولي فقط 11

كما أن قولتهم هذه تشير إلى مدى بُعد الولاية في اعتقاد القوم واحتكارهم منصبها ومقامها، كما يزعم المحدثون منهم أن الولاية لا تكون إلا لمن مات من أصحاب الأضرحة والقباب، أو من استبان أمره، واتضحت كرامته وكشف ستره، فهؤلاء هم الأولياء.

وليبقى كل المؤمنين أعداء الله تعالى غير أولياء له، إلا ما كان من مشائخ التصوف وأمتهم وأصحاب الأضرحة والقباب فيهم، فإنهم الأولياء(١)

سئل الشيخ أحمد التجاني في كتابه الجواهر: عن رجل لايمشي إلا ساترًا وجهه، فقال: لعله بلغ مرتبة الولاية، فإن من بلغها يصير كل من رأى وجهه لايقدر على مفارقته طرفة عين، وإن فارقه وانحجب عنه مات لحينه.

\* وحسبك أخى المسلم. بهذا التعريف للولى من تعريف، إنه سخرية وهزء بعقول المؤمنين.

هذا والذي يستنتج من صنع القوم في تعريف الولى، أنهم يحتكرون هذه الألقاب الاستغلال العامة بها، والتحكم فيهم بواسطتها. (٢)

# خاتم الأولياء

وكما جعل الله للنبيين خاتما، جعل البصوفية للأولياء خاتما، والعنكبوت الأول الذي سال لعابه بهذه الأسطورة هو الحكيم الشرمذي (٢) قبال السلمي: « نفوه من ترمذ، وشهدوا عليه بالكفر بسبب تصنيفه كتاب «ختم الولاية».

١- نقلا عن كتاب ﴿ إِلَى التصوف يا عباد الله ﴿ ص ٣٧ و ٣٨ بتصرف.

٢-إلى التصوف ياعباد الله ص٧٧-٣٨ بتصرف.

۳- هو غير صاحب السان، فهو محمد بن على بن الحسن بن بشير أو «بشم» العند العامدة العامدة العامدة العامدة العامدة على إلى حدود ٣٢٠ هـ.

وقال : إنه يقول : «إن للأولياء خاتماً، كما أن للأنبياء خاتمًا، وأنه يفضل الولاية على النبوة»(١)

ويقول ابن تيمية عنه «في كلامه من الخطأ ما يجب رده، ومن أشنعها ما ذكره في ختم الولاية، مثل دعواه فيه أنه يكون في المتأخرين من درجته عند الله أعظم من درجة أبي بكر وعمر وغيرهما، ومنها ما ادعاه من خاتم الأولياء الذي يكون في آخر الزمان، وتفضيله وتقديمه على من تقدم من الأولياء، وأنه يكون معهم كخاتم الأنبياء مع الأنبياء» (٢).

وتوالت عناكب الصوفية على هذه الأسطورة، حتى قتلت بها ذباباً من الخلق كثيرًا.

قال ابن عربى - وهو يتحدث عن علم وحدة الوجود: وليس هذا العلم إلا لخاتم الرسل، وخاتم الأولياء وما يراه أحد من الأنبياء أو الرسل إلا من مشكاة الرسول الخاتم، ولا يراه أحد من الأولياء إلا من مشكاة الولى الخاتم. حتى إن الرسل لا يرونه - متى رأوه إلا من مشكاة خاتم الأولياء، فإن الرسالة والنبوة - أعنى نبوة التشريع - تنقطعان، والولاية لا تنقطع أبدًا، فالمرسلون من كونهم أولياء، لايرون ما ذكرناه إلا من مشكاة خاتم الأنبياء. (٣)

# \* تفضيل خاتم الأولياء على خاتم النبيين

زعم ابن عربى فى النص الذى نقلته عنه آنفًا أن الرسل لا يستمدون أشرف علومهم إلا من خاتم الأولياء، وهذا يستلزم تفضيل الولى الخاتم على الرسل بعامة، وعلى النبى الخاتم بخاصة، ويقول ابن عربى: « ولما مثل النبى الله النبوة بالحائط من اللبن، وقد كمل سوى موضع لبنة فكان على تلك اللبنة، غير أنه على لا يراها إلا كما قال: لبنة واحدة، وأما خاتم الأولياء، فلا بدله من هذه الرؤيا فيرى ما مثله به رسول الله، ويرى

١- مفتاح السعادة لطاش كبرى زاده جـ ٢ ص ١٧٠ ط الهند.

٢- رسالة حقيقة مذهب الاتحاديين لابن تيمية ص ٧٩ و ٨٠

٣- فصوص الحكم جـ ١ ص ٦٢ الحلبي

في الحائط موضع لبنتين، فلابد أن يرى نفسه تنطبع في موضع تلك اللبنتين، فيكمل الحائط - كما هو آخذ عن الله في السر ما هو بالصورة الظاهرة متبع فيه، لأنه يرى الأمر على ما هو عليه، فإنه آخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى به إلى الرسول»

ويقول: « وفينا من يأخذ عن الله، فيكون خليفة عن الله بعين ذلك الحكم»(١) فضل خاتم الأولياء بأمرين، أولهما: أخذه عن الله مباشرة، أما خاتم النبيين فيأخذه عن الله بواسطة الملك.

الأمر الآخر: هو أنه على يديه تم الدين، فابن عربى يشير بهرائه ذاك إلى الحديث الصحيح الذى مثل فيه رسول الله ما بعث به هو والأنبياء من قبله ببيت كانت تنقصه لبنة، وأنه على هو الذى جاء بتلك اللبنة، يعنى أنه هو الذى أتم الله به على المسلمين دينهم، ولكن ابن عربى « يزعم أن الدين كان ناقصًا لبنتين، فأتى محمد تلك بواحدة، وأتى خاتم الأولياء! الله إلا على يد خاتم الأولياء!! » (٢)

أين هذا الافك من قدول الحق جل وعلا ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ الْكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ وَأَتَمَتُ عَ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴾ (٣) ١١٤

\* ادعاء كل شيخ أنه الخاتم

يقول ابن تيمية : «ثم إن هذا خاتم الأولياء صار مرتبة موهومة، لا حقيقة لها، وصار يدعيها لنفسه، أو لشيخه طوائف، وقد ادعاها غير واحد، ولم يدعيها إلا من في كلامه من الباطل، ما لم تقله اليهود ولا النصاري، كما ادعاها صاحب الفصوص» (٤)

١- فصوص الحكم جد ١ ص ٦٣ و ١٦٣

٢- هذه هي الصوفية ص ١٥٧

٣- سورة المائدة، آية ٣

٤- رسالة حقيقة مذهب الاتحادين ص ٦٣ و ٦٤

وحق ما يقول شيخ الأسلام - وعهدنا به الصدق والأمانة البالغة في النقل - «فابن عربي» يزعم في « الفتوحات المكية» أنه رأى رؤيا، ثم يقول: ثم عبرت الرؤيا باختتام الولاية بي. ثم ادعتها التيجانية لشيخها أحمد، قال أحد أتباعه « الفصل السادس والثلاثون في ذكر فضل شيخنا، وبيان أنه خاتم الأولياء، وإمام الصديقين، ممد الأقطاب والأغواث. . » (١) كما سنتبينه بعد - إن شاء الله

### لماذا فضل خاتم الأولياء ؟

يقول شيخ الاسلام ابن تيمية : « ثم صاحب الفيصوص وأمثى اله، بنو الأمر على أن الولى يأخذ عن الله بلا واسطة، والنبي يأخذ بواسطة الملك، فلهذا صار خاتم الأولياء أفضل عندهم من هذه الجهة» (٢)

و « ابن تيمية » في فهمه الدقيق، ووعيه الكامل، وأمانته التي تستعصى على التهم يقرر الحق في قوله.

فقد نقلت لك عن ابن عربي ما يؤيد الحق الذي قرره ابن تيمية، وها هو البسطامي يقول لأهل الشريعة:

« أخذتم علمكم ميتًا عن ميت، وأخذنا علمنا عن الحي الذي لايموت»(٣)

ويقول: «خضنا بحرًا، وقف الأنبياء بساحله»(٤)

قال ابن عربى: «علماء الرسوم - يعنى أهل الشريعة ـ يأخذون حلفًا عن سلف إلى يوم القيامة، فيبعد النسب، والأولياء يأخذون عن الله، ألقاه في صدورهم من لدنه رحمة منه، وعناية سبقت لهم عند ربهم (°)

١- رماح حزب الرحيم جـ ٢ ص ١٥.

٢- رماح حزب الرحيم جـ ٢ ص ٥

٣- الكواكب الدرية للمناوى ص ٢٤٦

٤- جواهر المعاني جـ ٢ ص ٦٣

٥- الكواكب الدرية للمناوى ص ٢٤٦

يعنى أن اتباع الشريعة الاسلامية، إنما يأخذونها عن أناس طواهم الموت، أما الصوفية، فهم الصلات المباشرة مع الله، يأخذون عنه من غير واسطة ملك أو نبى أو رسول، كما يقول أحدهم «حدثنى قلبى عن ربى» وبهذا كفروا بشريعة محمد ومهدوا لأتباعهم الكفر بشريعة محمد عليه «(۱)، كما أن زعمهم هذا يتناقض مع زعمهم بحياة محمد الأبدية الخالدة، واعتقاد الحقيقة المحمدية الأزلية، كما يتناقض مع مزاعم أخرى كاذبة، وكما ذكرت لكم – إن عرض الباطل كاف في وضوح زيفه، وهو بمثابة أبلغ الرد عليه، فهذا التناقض دليل على أنه ليس من عند الله عز وجل، وليس بدين الله تعالى ﴿ وَلَوَكَانَ مِنْ عِندِعَيْرِ اللَّهِ الْعَبْدُ وَاللَّهِ الْعَبْدُ وَالْمَعْدُ وَالْمَعْدُ وَالْمَعْدُ وَاللَّهِ الْمَعْدُ وَالْمَعْدُ وَالْمَعْدُ وَاللَّهُ وَهُوكُوا فِيهِ النَّالَةُ اللَّهُ عَنْدُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَعْدُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمَعْدُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِيسَانِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّالِهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَا

۱- هذه هي الصوفية ص ۱۰۷ – ۱۰۹ بتصرف ۲- سورة النساء، آية ۸۲



#### حجة من الحق

إن كان هذا هو معنى الولاية، وهؤلاء هم الأولياء عند الصوفية فما هي الولاية، ومن هم الأولياء في دين الله الحق؟

أ - معنى الولاية: الولاية في اللغة مصدر ولى الشيء يليه، وليًا وولاية، إذا دنا منه وقرب أو قام به، وملك أمره، أو نصره وأحبه، ويصاغ من فعل ولى المفاعلة، فيقال: والاه يواليه مولاة، إذا صادقه وناصره فهو موال له، ضد معاد له، كما يصاغ من التولية فيقال: تولاه تولية إذا صار له وليًا، ومنه اشتق لفظ الولى الذي هو ضد العدو (١)

هذا معنى الولاية في عرف اللغة، وهو لا يختلف عنه كثيراً في الدين، إذ كلا المعنيين يدور على القرب والحب والنصرة والقيام بالأمر لصالح الولى، وضد الولاية العداوة، وهي تدور على البعد والبغض، وإرادة الشر والهلاك للشخص المعادى على عكس الولاية، وبناء على هذا فولاية الله تعالى للعبد أن يهديه إلى الايمان به، وإلى معرفته وطاعته ومحبته، ونصرة دينه فيعمل العبد بذلك، ويقرب به من ربه عز وجل حتى يحبه، فاذا أحبه قربه، وتولى أموره، ونصره، وحفظه، فكان بذلك وليه، كما قال تعالى : ﴿ اللّهُ وَلِي النّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي النّهُ وَلِي النّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي النّهُ وَلِي النّهُ وَلِي النّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَي اللّهُ وَلَي اللّهُ وَلَي اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلَي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلَي اللّهُ اللّهُ وَلَي اللّهُ اللّهُ وَلَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وولاية العبد للرب تبارك وتعالى أن يؤمن به، ويتقيه، ويتقرب إليه بطاعته، ويوافقه في محابه، ومكارهه، ويوالي من يوالي، ويعادي من يعادي، وينصر دينه وأولياءه، وبذلك يكون ولياً لله تعالى.

قال تعالى : ﴿ أَلَآ إِنَّ أَوْلِيَآ مَاللَّهِ لَاخْوَفُ عَلَيْهِ مَّ وَلَاهُمْ بَعْ زَوُنَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَّقُونَ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِى ٱلْحَبَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِى ٱلْأَخِرَةُ لَاَبْدِيلَ لِكَلِمَنْ اللَّهُ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾(٣)

٣- سورة يونس، آية ٦٢ - ٦٤

\*الحال الجامعة: وتكون الحال الجامعة بين الله تعالى الولى الحميد، وبين العبد المؤمن التقى هي الموافقة في الحب والبغض، والقرب، والمناصرة والموالاة والمعاداة.

\* ومن هذا يستخلص أصل الولاية وشرطها.

\* فأصلها: الإيمان والتقوى.

وهذا لأن المتابعة في سبيل طهارة الروح، وزكاة النفس، ومن طهرت روحه وزكت نفسه بالإيمان والعمل الصالح، مع البعد عن الشرك، والمعاصي كان أهلاً لحب الله تعالى، وموالاته عز وجل(٢)

الفرق بين الولايتين: إن هناك فرقًا بين ولاية الله تعالى للعبد، وبين ولاية العبد لله عز وجل، تجب ملاحظته وهو أن الله تعالى لا يوالى عن افتقار للعبد، واحتياج إليه، وإنما يوالى إكرامًا للعبد، وإنعامًا عليه، لغناه تعالى عن ما سواه، وافتقار كل ما عداه إليه تعالى، وهذا من معانى اسمه «الصمد» وقد نفى الله تعالى فى كتابه العزيز – أن يكون له ولى من الذل: فقال تعالى: ﴿ وَقُلِ اللَّهُ مَذَ لِلَّهِ اللَّهِ يَعْلَى اللَّهُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ مُولِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

وأما العبد فإنه يوالي - إن وفقه الله تعالى - لفقره وحاجته إلى ربه إذ هو دائمًا في حاجة إلى نصرة ربه ومعونته، ومحبته ورضاه، وادنائه منه، وتقريبه إليه، إذ لا يسعد

١- سورة آل عمران، آية ٣١.

٢ - عقيدة المؤمن لأبي بكر الجزائري ص ١٦٩ - ١٧١.

٣– سورة الإسراء، آية ١١١.

العبد إلا في جوار مولاه، ولا ينعم إلا إذا تغمده ربه برحمته وخلع عليه فضلا منه رضوانه. فالمنة إذا لله تعالى على موالاته لعبده وقبوله له وليًا، وأما العبد فلا منة له بحال، وليس له أن يُدلَّ على الله تعالى. ولو أذاب نفسه في طاعة الله، وأوقف كل حياته عليه، وحتى لم يبق له هم ولا هوى سوى الله عز وجل.

\* هذا هو الفرق بين ولاية الرب تعالى للعبد. وبين ولاية العبد للرب سبحانه وتعالى، فليعلم، فإنه مهم وجدير بالفهم والمعرفة. (١)

ب - معنى الولى: إننا بعد معرفتنا للولاية سيسهل علينا - إن شاء الله - معرفة الولى.

إن لفظ «الولي» وجمعه « أولياء» يكون اسم فاعل بمعنى المتولى غيره، المولى له.

ويكون اسم مفعول بمعنى الذي يواليه غيره ويتولاه، فالله تبارك وتعالى وهو الولى الحميد، ولى عبده المؤمن بمعنى أنه هداه للإيمان، ووفقه للطاعة وأدناه منه، وقربه إليه، وأحبه، ونصره، فهو مولاه ووليه.

قال تعالى : ﴿ إِنَّ وَلِيِّي ٱللَّهُ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْكِئنَبُّ وَهُوَيْتُوَلَّى ٱلصَّلِيعِينَ ﴾ (٢)

والمؤمن ولى الله تعالى بمعنى أن الله تعالى هداه وتولاه، وبمعنى أن المؤمن والى الله تعالى فآمن به واتقاه وأحبه، وأطاعه، ووافقه فى محابه ومساخطه، فوالى من يوالى، وعادى من يعادى، وأحب ما أحب ومن أحب، وكره ماكره ومن كره، فكان بذلك عبده ووليه، قال تعالى فى إثبات هذه الولاية وذكر كرامتها: ﴿ أَلاّ إِنَ أَوْلِيااً وَلِيالَهُ لَا خَوْفُ عَلَيْهِ هُ وَلَا هُمُ اللّهُ لَا خَوْفُ عَلَيْهِ هُ وَلَا هُمُ اللّهُ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِ هُ وَلَا هُمُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِ هُ وَلَا هُمُ اللّهِ لِلْ خَرَةُ لَا لَهُ مُ اللّهِ لَا خَوْفُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

«وقد تقدم هذا المعنى واضحًا في بحث الولاية فازداد وضوحًا وتقريرًا، وبالجملة فإن ولى الله تعالى من عباده هو مؤمن أكرمه الله تعالى بهدايته، فآمن به واتقاه، وتقرب

٢- سورة الأعراف، آية ١٩٦

١- عقيدة المؤمن ص ١٧٣ بتصرف

٣- سورة يونس، آية ٦٢ - ٦٤

شبهات التصوف

إليه بالصالحات ، ووافقه فيما يحب وما يكره من الذوات والصفات ووالى من يوالى، وعادى من يعادى، فوالاه الله تعالى لـذلك، وتولاه، وأكرمه بكرامات، فكان إذا دعاه استجاب له، وإن استعاذه أعاذه وإن سأله أعطاه (١)

ولذلك كان المعادى لولى الله هو المعادى لله عز وجل لأنه عادى من تابع أوامر الله واجتنب نواهيه، لهذا السبب بخصوصه، فكأنه عبادى من أصدر هذه الأوامر والنواهي، في هذا كله. ولهذا ورد في الحديث القدسي عن أبي هريرة رضى الله عنه «يقول الله من عادى لي وليًا فقد بارزني بالمحاربة، وما تقرب عبدى بمثل ما افترضت عليه، ولا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به، وبصره الذى يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي عليها، ولئن سألنى لأعطينه، ولئن استعاذ بي لأعيذنه، وما ترددت في شيء أنا فاعله ترددى عن نفس عبدى المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته، ولا بدله منه »(٢)

مراتب الأولياء: للأولياء أربع مراتب: عليا وعالية، ودنيا ووسطى

فالعليا: هي مرتبة الأنبياء والمرسلين، وكراماتهم يصرفونها لله تعالى الذي من بها عليهم، فتكون معجزات تقوم بها الحجة لله تعالى على الناس.

والعالية : وهي مرتبة السابقين المقربين من أتباع الرسل عليهم السلام، وهم متفاوتون فيها تفاوت الرسل فيما بينهم، في تسامي الدرجات، وعلو المنازل.

والوسطى: وأهلها هم أهل الايمان والتقوى من أصحاب اليمين المقتصدين ودنيا: وهى مرتبة أهل الضعف في الإيمان والتقوى، وهم الظالمون لأنفسهم المذكورون في قول الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِنْبَ ٱلّذِينَ ٱصْطَفَيْتَنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ سَابِقُ إِلَيْنَ ٱصْطَفَيْتَنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ سَابِقُ إِلَّهُ الْمَنْ عِبَادِنَا اللهِ عَلَى اللهِ مَنْ أَصَلَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الله

١ – عقيدة المؤمن ص ١٧٤

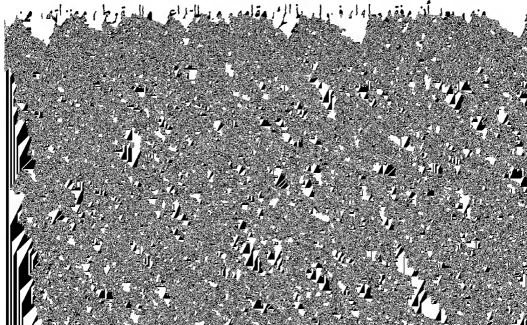
٢- أخرجه البخاري «باب التواضّع» كتاب الرقاق (١٣١/٨) إلا أنه ليس فيه «ولابد له منه»

إِن رَبَّنَالَغَفُورٌ شَكُورٌ ٱلَّذِى آَحَلَّنَادَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَضَّلِهِ لَا يَمَسُّنَا فِيهَا نَصَبُّ وَلَا يَمَسُّنَا فِيهَا نَصَبُّ وَلَا يَمَسُّنَا فِيهَا نَصَبُّ وَلَا يَمَسُّنَا فِيهَا نَصَبُّ وَلَا يَمَسُّنَا فِيهَا نَصَبُ وَلَا يَمَسُّنَا فِيهَا الْعُورِ ﴾ (١).

والشاهد في هذه الآية الكريمة أن الله تعالى ذكر ثلاثة أصناف من الناس، وهم الظالمون لأنفسهم، والمقتصدون والسابقون بالخيرات، وحكم على جميعهم بأنهم يدخلون الجنة يحلون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤا ولباسهم فيها حرير، فدل ذلك على أن أهل الضعف في الإيمان والتقوى هم كذلك أولياء لله تعالى، وإن ظلموا أنفسهم بترك بعض الواجبات، أو بفعل بعض المحرمات، غير أن درجتهم دون درجة السابقين ولم تصل إلى درجة المقتصدين، فهم في منزلة دون ذلك ، وذلك لضعف إيمانهم وتقواهم.

\* ويلاحظ هنا أن أهل هذه المراتب على اختلافها، متفاوتون في العدد قلة وكثرة، فأهل المرتبة العليا أقل عددًا من فاهل المرتبة العالية، وأهل المرتبة العالية، أقل عددًا من أهل المرتبة الدنيا، وهذا أمر ظاهر لا يحتاج الى أكثر من تنبيه إليه (٢).

ويلاحظ أن الأولياء من غير الأنبياء والمرسلين لا عصمة لهم، فقد يخطئون، ويغلطون غير أن الغالب في أحوالهم الحفظ مما يدنس شرف الولاية، ويخل بمقامها، وإن وقع أن أحدثوا ذنبًا لعدم عصمتهم أحدثوا له توبة، على الفور، فيقبلها الله تعالى هذه معدلة منه معدلة مناها الله تعالى هذه معدلة منه المناها الله تعالى هذه المناه الله تعالى هذه المناها الله تعالى هذه المناه الله تعالى هذه المناه الله تعالى هذه المناه الله تعالى هذه المناه الله تعالى المناها الله تعالى هذه المناه الله تعالى اله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى ال



الله لاخوف عليه مولاهم بحرز أوك الذير المنواوك الواينة و الواردة في الواردة في الحديث القدسي السابق ذكره «من عادى لى وليا فقد آذنته بالحرب - الحديث»، فهذه أي الولاية الخاصة - تزيد عن التى قبلها بمسألة التقوى، وهذه الولاية الخاصة لاتحصل إلا لمن كان من أهل الولاية العامة، ثم زاده الله من طاعته ومحبته له حتى بلغ درجة الحبة التى ذكرها الله عز وجل في الحديث القدسي المذكور سابقًا (٢)

ولذلك صح قول القائل، كل الناس أولياء، إما أولياء للرحمن أو أولياء للشيطان. ومن كان وليًا للرحمن كان عدوًا للشيطان، ومن كان عدوًا للرحمن كان وليًا للشيطان.

إلا أنه لا يطلق لفظ الولاية بصريح العبارة على أصحاب الولاية العامة، أو أصحاب الدرجة الدنيا الظالمي لأنفسهم وإن كان معهم أصل الولاية، كما لا نطلق لفظ الإيمان المطلق على كل المؤمنين، وإن كان معهم مطلق الإيمان، أو أصله، فهذه تقاس على تلك.

فكيف يقال: من زعم لنفسه الولاية فهو كافر وإن الولاية لا تكون إلا لأصحاب الكرامات أو لا تكون إلا لمن مات من أصحاب الأضرحة والقباب ومن يقصدهم الناس بالحاجات.

\* طرق الوصول إلى الولاية : إذا كانت ولاية الله ومحبته هما الغاية التي يسعى إليها كل مؤمن، فإن الوصول إلى هذه الغاية لا يتأتى إلا بأحد طريقين لاثالث لها

الطريق الأول: طريق الاجتباء، وهي المذكورة في الآية الكريمة ﴿ ٱللَّهُ يَجْتَبِيَّ إِلَيْهِ مَن يَسَلَآءً ﴾ (٣).

الطريق الثاني: طريق الإنابة وهي المذكورة في كمال الآية السابقة ﴿ وَيَهْدِئَ إِلَيْهِ مِن يُنِيبُ ﴾ (١)

۱- سورة يونس، آية ۲۲ و ۲۳

٢- موقف الامام ابن تيمية من التصوف والصوفية ص ١٩٥ بتصرف

۳– سورة الشورى، آية ۱۳

٤- تماء الآبة السابقة

قال العلامة الشيخ صديق حسن خان: و «الاجتباء» الاختيار، والمعنى يختاره لتوحيده والدخول في دينه

واجتباء الله العبد: تخصيصه إياه بفيض إلهي لتحصل له أنواع النعم بلا سعى منه.

وقال أيضًا في تفسير قوله تعالى ﴿ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيثُ ﴾ (أي يوفق لدينه ويستخلص لعبادته من يرجع إلى طاعته أو يقبل إلى عبادته، (١)

ويترجم الصوفية هذه المعاني الواردة في الآية الكريمة والتي حددت طريق الوصول إلى محبة الله تعالى وموالاته، بقولهم : « إن من عباد الله من يسمى مرادًا، وهو المقصود بالاجتباء، ومنهم من يسمى مريدًا، وهو المقصود بالإنابة»(٢)

وبالنسبة لمعنى الإجتباء، نقول: لاثمك أن الله سبحانه تعالى هو الملك المتصرف في الكون، وأن له أن يختار من عباده من يشاء ويصطفيه ويفضله على غيره من الخلق. وقد اصطفى آدم ونوحًا وآل ابراهيم وآل عمران على العالمين، كما جاء في الآية الكريمة ﴿إِنَّ ٱللَّهُ ٱصْطَلَعْ مَادَمَ وَنُوحًا وَمَالَ إِبْرَهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (٣)

فمن آل إبراهيم من كان نبيًا ورسولاً، ومنهم من كان وليًا لله ولم يصل إلى درجة النبوة وهم بقية الصالحين من آل إبراهيم ومن آل عمران مريم بنت عمران التي ثبتت لها الولاية لله عز وجل، ولم تثبت لها نبوة ولا رسالة.

ومضمون هذه الطريقة : أن الله سبحانه وتعالى له أن يختار من عباده من يلهمه الصلاح والتقوى والعلم وما إلى ذلك من خصائص أوليائه فيبادره بذلك قبل أن يصل إلى مرحلة التكليف والإختيار التي قـال الله عز وجل فيها ﴿ إِنَّا هَكَ يَنْنُهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرُاوَإِمَّاكُفُورًا ﴾(١)

وأما بالنسبة لمعنى الإنابة : فمن المعلوم أن الهداية درجات، وأن جميع درجات

١- فتح البيان، لصديق خان جه ٨ ص ٣٦١ بتصرف

٢- عوارف المعارف للسهرودي ص ٤٨

٤- سورة الإنسان، آية ٣

٣- سورة آل عمران، آية ٣٣

الهداية إنما هي نعم من الله عز وجل على العباد، فمن نعمه عز وجل على عباده أن يوفقهم للإيمان، قال تعالى: ﴿ قُلِلًا تُمُنُّواً عَلَى إِسْلَامَكُمْ بَلِاللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَانِكُمْ بَلِاللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَانِكُمْ لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمُ صَلِدِقِينَ ﴾ (١)

والمؤمنون بعد أن يشتركوا جميعا في الإيمان ينقسمون إلى ثلاثة أقسام، وضحتها آية سورة فاطر وسورة الواقعة، وهم السابقون بالخيرات في الدنيا، السابقون إلى الجنة في الآخرة، والمقتصدون في الدنيا، أصحاب اليمين في الآخرة، والظالمون لأنفسهم في الدنيا بتقصيرهم أو قصورهم هم أقل الدرجات ولاية في الدنيا، ومنزلة في الآخرة، ولعل قائلا يقول: ألا يستحق أهل الظلم لأنفسهم العذاب عقوبة ظلمهم ؟ فنقول: إن الظالم قد يعذب إن لم يغفر الله عز وجل له. ولكنه بعد تطهيره من ذنوبه بالعذاب مصيره الجنة، وبهذا حكمت الآية بعد ذكرهم ﴿ جَنَّنَتُ عَدِّنِ يَدَّخُلُونَهَا ﴾(٢)

والسابقون الذين سلكوا الطريق إلى الله - بعد الإيمان - بأداء الفرائض واجتناب النواهي، ثم يكثرون من النوافل، والبعد عن المتشابهات، والالتزام بالورع، هم أعلى درجات الولاية بعد الأنبياء.

وسلوك هذا الطريق لابد فيه أن يبتدئ بالتعليم وقراءة القرآن، وحفظ الحديث الشريف، ومعرفة الحلال والحرام ونحو ذلك من العلوم الضرورية والكمالية. ولا عبرة بقول من قال: إنه لا يشغل فكره بقراءة قرآن ولا بالتأمل في تفسير ولا يكتب الحديث ولا غيره.

ولا تكون بهذه الخلوات المبتدعة التي ظنها الصوفية أنها شبيهة بالاعتكاف، وليست كذلك. ولا تكون بمجرد الإقتصار على تخلية القلب من كل مشاغله وافراغه من كل ما فيه من الشواغل والأفكار ما عدا ذكر الله، كما ادعى الشيخ « أبو حامد

۱– سورة الحجرات، آية ۱۷

۲- سورة فاطر، آية ٣٣

الغزالي»(١)

فإن من ظن أن مجرد الخلوة والتجرد من المشاغل الفكرية والبدنية توصل إلى ولاية الله الخاصة التي هي أمل كل مؤمن، فهذا خطأ لاشك فيه، إذ لا يقبل الشرع ولا العقل أن ينطوى الإنسان على الجهل، وينعزل عن العالم ويتعد عن حلقات الدرس وعن ممارسة الحياة لكي ينتقل من مرحلة الجهل إلى مرحلة خصوصية العلم والولاية دفعة واحدة.

ولا شك أن هذه فكرة غريبة عن الإسلام بدليل أن الإمام الغزالي نفسه الذي شرح هذ الطريقة، بدأ ذلك بقوله: «وزعموا أن الطريق في ذلك أولا بانقطاع علائق الدنيا بالكلية . . الخ»(٢)

فقوله: (زعموا) دليل على أنه غير واثق من صدق هذا القول، وأنه قول غير مستند إلى أدلة شرعية من الكتاب والسنة.

وكما قالوا: «الزعم مطية الكذب» ا. هـ (٣)

ومن الولاية إلى الكرامة

١- الإحياء للغزالي جـ ٣ ص ١٩.

٣- إحياء علوم الدين للغزالي جـ ٣ ص ١٩

٣- انظر / موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية ص ١٩٦.

### معنى الكرامة:

\* الكرامة: الاسم من كرم، والجمع كرامات، وهي ما يكرم الرب تبارك وتعالى به عباده من أنواع الافضالات، (وهي عامة وخاصة).

فالعامة: هي ما كرم الله به بني آدم، وفضلهم به على غيرهم من هذه الخلوقات الأرضية، ومن ذلك اعتدال القامة والخلق في أحسن تقويم، والعقل، والمنطق، وتدبير المعاش واصلاحه، وتسخير الكون لهم، والانتفاع به، إلى غير ذلك من الإفضال والإنعام، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي عَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِن الْإفضال والإنعام، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي عَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِن الْمُقْلِيةِ وَقَضَيلًا ﴾ (١)

والخاصة: وهى أفضلهما: ما يكرم الله تعالى به بعض عباده من هدايتهم إلى الإيمان، وتوفيقهم إلى طاعته تعالى بفعل المأمورات، وترك المنهيات، فهذه الإستقامة على الإيمان والطاعة من أعظم الكرامات، وأهلها هم أصحاب اليمين المذكورون في قول الله تعالى: ﴿ وَأَصَّعَلَبُ ٱلْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ ﴾(٢)

ونى قوله : ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْعَابِ ٱلْهَيْمِينِ فَسَلَا لُكُ مِنْ أَصْعَكِ ٱلْهَمِينِ ﴾ (٢)

وهم المقتصدون المذكورون في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِنَابَ ٱلَّذِينَ السَّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللِلْمُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وهم المبشرون بالجنة في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْرَبُنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ فَلَاخُوْفُ عَلَيْهِ مِ وَلَاهُمْ يَحَـزُنُونَ أُولَتِهِكَ أَصْعَابُ ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَاجَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾(٥)

١-سورة الإسراء آية ٧٠.
 ٢- سورة الإسراء آية ٧٠.
 ٢- سورة فاطر، آية ٣٢
 ٣٠ سورة فاطر، آية ٣٢

وأحص من هذه الكرامة - كرامة الإيمان والإستقامة - ما يكرم الله تعالى به بعض عباده زيادة على الإيمان والتقوى، من الورع والتقليل من المباحات والإكثار من نوافل العبادات من صلاة، وصدقات، ورباط وجهاد، وصيام، وحج وهؤلاء هم الموصوفون بالمقربين والسابقين في قول الله تعالى: ﴿ وَالسَّنْ يَقُونَ السَّنْ يَقُونَ أَوْلَتِهِكَ المُقَرَّبُونَ فِي جَنَّتِ النَّهِ عِيمِ . ثُلَّةً مِنَ اللهُ تَعالى : ﴿ وَالسَّنْ عِنْ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَّى اللهُ عَلَى الله

وفى قوله تعالى: ﴿ فَمِنْهُ مُرْطَالِهُ لِنَفْسِهِ - وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ الْحَدِيرَ اللَّهِ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَصْلُ ٱلْكَبِيرُ جَنَّنَتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَالْحَارِيرَ اللَّهِ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَصْلُ ٱلْكَبِيرُ جَنَّنَتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَالْحَارِيرِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

يُحَكُّونَ فِيهَامِنْ أَسَاوِرَمِن ذَهَبِ وَلُوْلُوَّأُ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِينٌ ﴾(١).

وهم المعنيون بقول الله تعالى في حديث البخارى: « من آذى لى وليا فقد آذنته بالحرب. وما تقرب إلى عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه . . . » (٣)

فهؤلاء في أعلى مرتبة من مراتب الولاية، إذ يعرفون باستقامتهم، واستجابة ربهم لهم فيما يسألونه ويطلبونه، فلو سألوه زوال جبل لزال، ولو أقسموا عليه تعالى لأبرهم، وهم الذين يظهر الله تعالى على أيديهم ببركة دعائهم خوارق العادات كتكثير القليل، وشفاء العليل، وكإكساب المعدوم، والانقاذ من الهلاك المحتوم. (٤) أو خوض البحار، وعدم الاحتراق بالنار ونحو ذلك.

ماهية الكرامة: «هى ظهور أمر حارق للعادة من قبل شخص غير مقارن لدعوى النبوة (٥) و يعتمد كثير من الناس على الكرامات كشاهد يثبت وصول صاحبها إلى درجة عظيمة في الولاية لله عز وجل ولكن هذا المسلك أدى إلى الخلط بين الأولياء الحقيقيين الذين تحصل لهم كرامات حقيقية، وبين الأدعياء الدجالين الذين يظهرون

۲– سورة فاطر، آیة ۳۲ و ۳۳

٦- سورة الواقعة، آية ١٠ - ١٤

٤- عقيدة المؤمن ص ١٧٥ و ١٧٦ بتصرف

٣- سبق تخريجه

٥- التعريفات للجرجاني ص ١٦١ ط القاهرة ١٣٥٧ هـ

بعض المخاريق الشيطانية على أنها «كرامات» وهي ليس كذلك.

وقد نشأ الخلط من اشتراك الكرامة مع غيرها في خرق العادة.

وقد اختلف في جواز خرق العادة من عدمه على أراء كثيرة، الراجح منها أن خرق العادة جائز، فكل ما خرق لنبى من العادات يجوز أن يخرق لغيره من الصالحين، بل ومن السحرة والكهان أيضًا، لكن الفرق أن هذه تقترن بها دعوى النبوة وهو التحدى والإعجاز، فهذه تكون معجزة للأنبياء وإن كانت قبل النبوة فهى الإرهاص، وإن كانت غير مقرونة بالتحدى، خالية من دعوى النبوة فهى الكرامة لخاصة الأولياء، أو تكون بمعنى المعونة لعامة المؤمنين.

أما ان كانت في معرض المعارضة للأنبياء، فهي الاستدراج للكفار ومن في حكمهم، أو الاهانة لمدعى النبوة من الكذابين(١)

قال: «ابن تيمية»: ما حاصله أن كرامات الأولياء ومعجزات الأنبياء من جنس واحد بلا ريب، ولكن كرامات الصالحين لا تبلغ مثل معجزات الأنبياء والمرسلين، كما أنهم لا يبلغون في الفضيلة والثواب إلى درجاتهم، ولكن قد يشار كونهم في بعض أعمالهم. والمعول عليه في الشهادة على صدق الأنبياء في نبوتهم معجزاتهم الكبرى، وهذه لا يظهر مثلها على يد أحد سواء من المعارضين أو الموالين.

أما التوابع والنوافل التى لا يعتمد عليها استقلالاً فى الشهادة على صدق الأنبياء في جوز أن يظهر مثلها على يد الأولياء كرامة لهم ودلالة على صدق النبى الذى اتبعوه، وهذا لا يطعن فى صدق الأنبياء بل يؤيده. أما ما يروى من أمور كبار حدثت على يد بعض الصحابة رضى الله عنهم كما صارت النار بردًا وسلاما على «أبى مسلم الخولانى »ونحو ذلك، فقد خرجها «ابن تيمية» على أنها ليست مجرد كرامات لهؤلاء الصحابة، بل هى من معجزات النبى على المتأخرة عنه بمنزلة الإرهاصات التى تتقدم معثه (٢)

١- موقف الامام ابن تيمية من التصوف والصوفية ص ٢٢٧ و ٢٢٨ بتصرف.

٣٢ النبوات لابن تيمية ص ٢ - ٤ بتصرف

وبهذا يكون «ابن تيمية» قد وضع قواعد واضحة للتمييز بين المعجزة والكرامة، فالمعجزة شيء عظيم لا يحدث إلا لنبى دلالة على صدقه، أما الكرامات فإنها وإن كانت من جنس المعجزات لأن مصدرها واحد هو الله عز وجل، ولأنها خارق حقيقى للقوانين والنواميس الكونية بقدرة الله، وليست كالسحر والشعوذة، كما سيأتى التفريق بينها وبينهم، إلا أن الكرامة من التوابع والنوافل، التي لا تصل إلى حد المعجزات الكبرى. (١)

ويشارك «ابن تيمية» المعتزلة في القول بأن ما حدث من أمور كبيرة على يد الصحابة إنما هو من المعجزات الخاصة بنبي هذه الأمة وإن جرى على يد تابعه، فلا يصح ضمه إلى جملة الكرامات، إلا أن المعتزلة تعمم ذلك في ما يحدث من خوارق للأولياء وتتخذ من ذلك ذريعة لمنع الكرامات، أما «ابن تيمية» فيخصصه بما كان منها في درجة المعجزات التي جرت للأنبياء فعلاً.

ولقد ردد ابن تيمية» عملى المعتزلة إنكارهم للخوارق عدى المعجزات، بأن هذه موجودة مشهورة لمن شهدها متواترة عند كثير من الناس أعظم مما تواترت عندهم بعض معجزات الأنبياء.

## الفرق بين الكرامات وغيرها من أنواع السحر والشعوذة :

يستتبع موضوع البحث في الكرامة من جهة نبوتها ومنزلتها بالنسبة للمعجزة أن تميز بينها وبين السحر والشعوذة، ونكتفي هنا بما بذله «ابن تيمية» من جهد مشكور لإظهار الفرق بين الكرامة وبين السحر والشعوذة، بشكل لم أجد له مثيلاً في الدقة والوضوح عند غيره.

فابن تيميـة يتخذ من النبوة أساسًا للتمييز بين ما يسمى معجزات وكرامات وبين ما يسمى سحر أو شعوذة وكهانة.

فآيات الأنبياء وبراهينهم. ومنها كرامات الصالحين - لاتوجد إلا مع النبوة والإيمان

١ - موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية ص ٢٣١ بتصرف.

بها، ولا توجد مع ما يناقضها أبدًا.

أما خوارق الكهان والسحرة والمشعوذين فلا توجد إلا مع ما يناقض النبوة، لأن السحر والكهانة والشعوذة تناقض النبوة بلا شك.

والناس رجلان: رجل موافق للأنبياء، ورجل مخالف لهم، فالمخالف مناقض وإذا كان كذلك فيقال جنس آيات الأنبياء خارجة عن مقدور البشر بل وعن مقدور جنس الحيوان.

وأما حوارق مخالفيهم كالسحرة والكهان فإنها من جنس أفعال الحيوان مقدور لجنس الحيوان أو الجنان أو الإنسان، فآيات الأنبياء وكرامات الأولياء مما لا يختص غير الرب بالقدرة عليه، لأن فيه خرق حقيقي للقوانين الكونية قد يصل إلى تغيير جنس إلى جنس آخر.

أما خوارق الكهان وغيرهم فهى لا تصل إلى هذا الحد، بل لا تتعدى ما هو فى مقدور الإنس أو الجن فهى إما تصرف فى أعراض الحى بالحركة أو الموت أو المرض أو إخبار بأمور غائبة عمن أحبر بها بينما هى لا تكون غيبًا بالنسبة لمن حضرها من الجن الذين ينقلونها مع الكذب فيها.

وأما ما يخبر به الرسل من الأمور البعيدة والكبيرة مفصلاً، فهذا لا يقدر عليه جن ولا إنس. والحاصل أن «ابن تسمية» ينبه إلى أن خوارق السحرة والكهان والمشعوذين لبست في الحقيقة إلا أمور مقدورة لبعض المخلوقات دون البعض الآخر.

بينما لا تكون آيات الأنبياء وما في حكمها ككرامات الصالحين من هذا القبيل مطلقًا.

وأخيرا يمكن أن يقال إن الكرامات مسألة دينية، لايقف في سبيلها اعتراض ولا إبطال، فقد كان العمدة في إبطالها التباسها بالمعجزات فكان في اثباتها تشويش على معجزات الأنبياء وطعن في صدق دعواهم أو اشتباهها بالسحر والكهانة، ولكن بما حققه الإمام ابن تيمية اندفع هذا الإشكال بشكل حاسم.

وفوق هذا كله انتفاء المانع من الكرامات فقد ثبت بما يشبه التواتر كرامات كثيرة

لكثير من الصالحين في العصر الأول وما يليه عن الثقات الذين لا يتطرق إلى رواي تهم الشك ولا التكذيب(١)

#### \* نماذج من الكرامات عند أهل الحق :

نقل «ابن تيمية» في رسالته «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان» وغيرها، كثيراً من الروايات الصحيحة التي تذكر أنواعًا من الكرامات للأولياء والصالحين. ومنها:

\* ما حدث للأنبياء والمرسلين، من معجزات هو لهم من الله كرامة، فإن كانت مقترنة بالتحدى فهى المعجزة قولاً واحداً، وأما إن كانت غير مقرونة بالتحدى والإعجاز فهى وإن كانت في ظاهر الأمر معجزة، إلا أنها إلى الكرامة أقرب، إذ ليس فيها تحدى أو إعجاز، كما هو شأن المعجزة، وذلك لأنها تبعاً لولاية النبي، إذ - كما عرفت - كل نبي ورسول ولى، وليس كل ولى نبياً أو رسولاً، وكل رسول نبي ولى، وليس كل نبي رسولاً، فالرسول نبي ولى، ورسالته متضمنة لنبوته، ونبوته متضمنة لولايته، واذا قدروا مجرد إنباء الله إياه بدون ولايته لله فهذا تقدير ممتنع، فإنه حال إنبائه إياه ممتنع أن يكون إلا وليًا لله ولا تكون مجردة عن ولايته، ولو قدرت مجردة لم يكن أحد مماثلاً للرسول في ولايته. (٢)

فأفضل أولياء الله هم أنبياؤه، وأفضل أنبيائه هم المرسلون منهم، وأفضل المرسلين أولوا العزم، وأفضل أولى العزم محمد على خاتم النبيين، وإمام المتقين، وسيد ولد آدم أجمعين. (٣)

\* ومن ذلك ما حدث للنبى محمد علله : مشل تسبيح الحصافى كفه، وإتيان الشمر إليه، وحنين الجذع إليه، وتكثير الطعام والشراب مرات كثيرة، كما أشبع - فى الحندق - العسكر من قدر طعام وهو لم ينقص، فى حديث أم سلمة المشهور، وروى العسكر فى غزوة خيبر من مزادة ماء ولم تنقص، وملاً أوعية العسكر «عام تبوك» من

١- موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية ص ٢٣٢ و ٢٣٣

٢- الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٥٣ بتصرف.

٣- الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٦ و ٧ بتصرف.

طعام قليل، ولم ينقص، وهم نحو ثلاثين ألفًا، ونبع الماء من بين أصابعه مرات متعددة حتى كفى الناس الذين كانوا معه كما كانوا فى غزوة الحديبية نحو ألف وأربعمائة أو خمسمائة، ورده لعين أبى قتاده حين سالت على خده فرجعت أحسن عينيه، ولما أرسل محمد بن مسلمة لقتل «كعب بن الأشرف» فوقع فانكسرت رجله فمسحها فبرئت، وأطعم من شواء مائة وثلاثين رجلاً كلا منهم حزله قطعة، وجعل منها قطعتين، فأكلوا منها جميعهم ثم فضل فضله، ومثل هذا كثير (١) ١. هـ (٢)

\* ومثاله ما حدث لبقية إخوانه من الأنبياء، كما امتن الله عز وجل على الخليل إبراهيم عليه السلام، بالنجاة من النار، وإكرامه بإنجاب الولد بعد أن بلغ وزوجته من الكبر عتيًا، فضلاً عن عقم زوجه، وكذلك ما أكرم الله به زكريا عليه السلام من الولد بعد كبر سنه ومع عقم زوجه أيضاً.

وما أكرم الله به يونس عليه السلام بإخراجه من بطن الحوت، وما مَن الله به على يوسف عليه السلام فنجاه الله من كيد إخوته، ومن مكر امرأة العزيز ومن كيد نسوة المدينة، فصرف عنه السوء والفحشاء.

وما أكرم الله به «مريم البتول» من الرزق الذي جاءها بغير أسباب، وتساقط الرطب الجنى عليها بشيء من الأسباب، ونطق عيسى عليه السلام في المهد ليبرئها من اتهام اليهود.

وما حدث لأهل الكهف من آيات كانت عجبًا، وبعثهم بعد نومهم بسنين عددًا، وما وقع لعزير إذ دخل القرية الخاوية على عروشها، فحدثت له آية عجيبة، كما ذكر ذلك في القرآن مفصلاً (٣)

#### \*وكرامات الصحابة والتابعين بعدهم وسائر الصالحين كثيرة جدًا، مثل:

\* ما حدث لأبى بكر الصديق رضى الله عنه لما ذهب بثلاثة أضياف معه إلى بيته وجعل لا يأكل لقمة إلا ربى من أسفلها أكثر ممنها، فشبعوا وصارت أكثر مما هى قبل

١ – الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٨٧ و ٨٨ بتصرف

٢- راجع نصوص الأحاديث في الصحاح.

٣– راجع الآيات بنصها وشروحها.

ذلك فنظر إليها أبو بكر وامرأته، فإذا هي أكثر مما كانت فرفعها إلى رسول الله عليه وجاء إليه أقوام كثيرون فأكلوا منها وشبعوا»(١)

وما حدث لعمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه كان يخطب على منبر رسول الله عنه أنه كان يخطب على منبر رسول الله على الله يقول: يا سارية الجبل، يا سارية الجبل - يوجه قائد معركة يقال له: سارية - فسمع سارية صوته، وانحاز الجيش إلى الجبل، فكان في ذلك نصرهم، وانهزام أعدائهم من المشركين، ورجع سارية فأخبر عمر والصحابة بما سمع من صوت عمر رضى الله عنه .(٢)

وعمر رضى الله عنه، قال فيه النبي على : «قد كان في الأمم قبلكم مُحَدَّثُون، فإن يكن في أمتى أحد فعمر منهم» (٣)

وقال ﷺ: «لو لم أبعث فيكم لبعث فيكم عمر» وفي حديث آخر (إن الله ضرب الحق على لسان عمر وقلبه (٤)

وأيضا: «لوكان نبى بعدى لكان عمر» وكان على بن أبى طالب رضى الله عنه يقول: ما كنا نبعد أن السكينة تنطق على لسان عمر، وقال ابن عمر: ما كان عمر يقول في شيء: إنى لأراه كذا. إلاكان كما يقول، وعن قيس بن طارق قال: كنا نتحدث أن عمر ينطق على لسانه ملك(٥)

وكان عمر يقول: «اقتربوا من أفواه المطيعين واسمعوا منهم ما يقولون، فإنه تتجلى لهم أمور صادقة».

وهذه الأمور الصادقة التي أخبر بها عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنها تتبجلي للمطيعين هي الأمور التي يكشفها الله عز وجل، فقد ثبت أن لأولياء الله مخاطبات ومكاشفات، وأفضل هؤلاء في هذه الأمة بعد «أبي بكر» «عمر بن الخطاب» رضى الله عنهما.

فإن خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر. (٦) وكم من مرة يوافق عمر رضي

۱ - متفق عليه ۲ الفرقان ص ۳۷ ۳ - متفق عليه

٥- الفرقان ص ٣٧ بتصرف ٦- الفرقان ص ٣٨ .

٤- رواه الترمذي وغيره

الله عنه فيها القرآن، فيدل على أنه مُحَدَّثٌ في هذه الأمة، ومع هذا فليس هو بمعصوم رضى الله عنه، فقد خالف النبي على في صلح الحديبية، وأنكر موت النبي على ثم رجع عنه، وخالف الصديق في قتال مانعى الزكاة ثم عدل عنه.

\* وقال عثمان رضى الله عنه : لو طهرت قلوبنا لما شبعت من كلام الله عز وجل، ودخل عليه «رضى الله عنه» رجلان، فقال : ما لى أرى فى أعينكما أثر الزنا، وقد نظرا إلى امرأة أجنبية قبل الدخول عليه، ثم قالا : أوحى بعد رسول الله عليه قال : لا، ولكن سمعت النبى عليه يقول : «اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله»(۱) وقد تقدم الحديث الصحيح الذى فى البخارى وغيره قال فيه : «لايزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به وبصره الذى يبصر به ويده التى يبطش بها ورجله التى يمشى، بها، فبى يسمع، وبى يبصر، وبى يبطش، وبى يمشى، ولئن سألنى لأعطينه، ولئن استعاذ بى لأعذينه، وما ترددت فى شسىء أنا فاعله ترددى فى قبض نفس عبدى المؤمن يكره الموت، وأكره مساءته، ولا بدله منه»

\* وما أوتى على رضى الله عنه من قوة في فتح حصن خيبر، وقد كان بعينه رمد، فبرأ منه بإذن الله. وما قاله عليه : «إن لله رجالاً لو أقسموا على الله لأبرهم» (٢)

وفى قوله على ذراه، فقالت: كانت امرأة ترضع ولدها فرأت رجلاً على فرس فاره، فقالت: اللهم اجعل ولدى مثل هذا، فالتفت إليه الطفل وهو يرضع، وقال: «اللهم لا تجعلنى مثله» (٣) فنطق الرضيع كرامة للولد والوالد. وفى قوله فى «جريج» العابد وأمه، إذ قالت أمه: «اللهم لا تمته حتى تريه وجوه المومسات، فاستجاب الله لها كرامة منه تعالى لها. وقال ولدها جريج لما اتهموه بأن ولد البغى منه، قال للولد الرضيع: من أبوك ؟ فقال: راعى الغنم. فنطق الرضيع كرامة لجريج العابد، وقال عن نفسه وهو يبتسم -:

۱ – رواه الترمذي وقال حديث حسن

٢- متفق عليه.

٣- متفق عليه .

«أصابتني دعوة أمي»(١)

وقوله على أصحاب الغار الثلاثة الذين الطبقت عليهم الصخرة حتى خرجوا سالمين كرامة لهم (٢)

وقوله في حديث الراهب والغلام، إذ جاء فيه: إن الغلام رمى الدابة التي كانت قد منعت الجماهير من المرور بحجر فماتت ومر الناس، فكانت كرامة للغلام، كما أن الملك حاول قتل الغلام بشتى الوسائل فلم يفلح حتى رماه من جبل شاهق ولم يمت، وقذفه في البحر فخرج منه يمشى ولم يمت، فكان ذلك كرامة للغلام المؤمن الصالح(٣)

\* ومن أمثلة الصحابة رضى الله عنهم أيضًا: أن الملائكة كانت تسلم على «عمران ابن حصين» رضى الله عنه، وأن «سلمان الفارسي» و «أبا الدرداء» رضى الله عنهما كانا يأكلان في صحفة فسبحت الصحفة أو الطعام فيها. وهذا ما يشهد له قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسْبِحُ مُحَدِّدِهِ وَلَاكِن لّا نَفْقَهُ وِنَ تَسْبِيحَهُمُ ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسْبِحُ وَوَلَاكِن لّا نَفْقَهُ وِنَ تَسْبِيحَهُمُ ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسْبِحُ وَوَلَاكِن لّا نَفْقَهُ وَنَ تَسْبِيحَهُمُ ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسْبِحُ وَلَاكِن لّا نَفْقَهُ وَنَ تَسْبِيحَهُمُ ﴾ (٤)

وإن ﴿ حبيبًا ﴾ رضى الله عنه كان أسيرا عند المشركين بمكه فكان يؤتى بعنب بأكله ، وليس بمكه من عنب. وهذا يشهد له قوله تعالى : ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَرِّيًا اللهِ إِنَّ الْمُعْرَبُمُ أَنَّى لَلْئِ هَذَا قَالَتَ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَرَرُقُ مَن يَشَاكُمُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (٥)

وأن «البراء بن عازب » رضى الله عنه كان إذا أقسم على الله في شيء استجاب الله له حتى كان يـوم القادسية أقسم على الله أن يمُكِّنَ المسلمين من رقاب المشركين، وأن يكون أول شهيد في المعركة فكان كما طلب.

ويشهد له حديث النبي على : «إن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره» (١) وإن «العلاء بن الحضرمي» رضى الله عنه كان يقول في دعائه: يا عليم يا حكيم،

١- أخرجه البخارى . ٢- متفق عليه ٣- أخرجه البخارى
 ١- أخرجه البخارى . ٥- سورة آل عمران آية ٣٧ ٢- متفق عليه.

يا على يا عظيم، فيستجاب له حتى إنه خاض البحر بسرية معه فلم تبتل سروج خيولهم»(١).

وإن «الحسن البصري» دعا الله على رجل كان يؤذيه فخر ميتا في الحال.

وإن «عامر بن فهيرة» قتل شهيدًا فالتمسوا جسده فلم يقدروا عليه، وكان لما قتل رُفع قرآه «عامر بن الطفيل» وقد رفع، وقال عروة : فيرون الملائكة رفعته.

وخرجت «أم أيمن» مهاجرة وليس معها زاد ولا ماء، فكادت تموت من العطش فلما كان وقت الفطر وكانت صائمة سمعت حسًا على رأسها فرفعته، فإذا دلو معلق فشربت منه حتى رويت وما عطشت بقية عمرها .

«وسفينة» مولى رسول الله ﷺ أخبر الأسد بأنه رسول رسول الله ﷺ فمشى معه الأسد حتى أوصله مقصده .

«وسعد بن أبي وقاص» كان مستجاب الدعوة ما دعا قط إلا استجيب له، وهو الذي هزم جنود كسرى وفتح العراق.

و «حالد بن الوليد» حاصر حصنًا منيعًا ، فقالوا : لا نسلم حتى تشرب السم فشربه فلم يضره .

ولما عذبت «الزبيرة» على الإسلام في الله، فأبت إلا الإسلام وذهب بصرها قال المسركون: أصاب بصرها اللات والعزى، قالت: كلا والله، فرد الله عليها بصرها(٢)

ومنها: أن «أسيد بن حضير» رضى الله عنه «كان يقرأ سورة الكهف، فنزل من السماء مثل الظلة فيها أمثال السرج، وهي الملائكة نزلت لقراءته»(٣)

۱ – صحيح.

٢-راجع: الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٨٨ - ٩٠ بتصرف.
 وموقف ابن تيمية من التصوف والصوفية ص ٢٣٣ - ٢٣٤ بتصرف.

ومنها ج المسلم لأبي بكر الجزائري ص ٦٦ – ٦٣ بتصرف.

٣– متفق عليه.

ويؤيد هذه الرواية قول الله تعالى: ﴿إِنَّا لَلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱلسَّنَقَامُواْ تَــَــَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْمِكَةُ أَلَا تَخَافُواْ وَلَا تَحَــزَنُواْ وَٱبْشِــرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ﴾(١

\* وإن «عباد بن بشر» و «أسيد بن حضير» خرجا من عند رسول الله على في ليلة مظلمة فأضاء لهما نور مثل طرف السوط فلما افترقا افترق الضوء معهما» (٢).

\* ودعا «سعيد بن زيد» على أروى بنت الحكم، فأعمى الله بصرها، لما كذبت عليه، فقال: اللهم إن كانت كاذبة فأعم بصرها واقتلها في أرضها، فعميت ووقعت في حفرة من أرضها فماتت.

وما جرى لأبى مسلم الخولانى الذى ألقى فى النار، فإنه مشى هو ومن معه من العسكر على دجلة وهى ترمى بالخشب من مدها ثم التفت إلى أصحابه فقال تفقدون من متاعكم شيئًا حتى أدعو الله عز وجل فيه ؟ فقال بعضهم: فقدت مخلاة، فقال البعني، فوجدها قد تعلقت بشىء فأخذها، وطلبه «الأسود العنسى» لما ادعى النبوة فقال له: أتشهد أنى رسول الله؟ قال: ما أسمع، قال: أتشهد أن محمداً رسول الله؟ قال: ما أسمع، قال: أتشهد أن محمداً رسول الله؟ قال: معم، فأمر بنار فألقى فيها، فوجدوه قائما يصلى فيها، وقد صارت عليه بردا وسلاماً، وقدم المدينة بعد موت النبى على فأجلسه عمر بينه وبين أبى بكر الصديق رضى الله عنهما، وقال الحمد لله الذى لم يمتنى حتى أرى من أمة محمد على من فعل به كما فعل به كما عليه نووجته فدعا عليها فعميت، وجاءت وتابت فدعا لها فرد الله عليها بصرها. (٣)

\* هذا وقد ذكر شيخ الإسلام «ابن تيمية» رحمه الله مزيدًا من تلك الكرامات التي صحت والتي تتفق مع ما قرره الدين، قال، وهذا باب واسع، قد بسط الكلام على كرامات الأولياء في غير هذا الموضع.(٤)

۱- سورة فصلت، آية ۳۰ ۲- صحيح البخاري جـ ۲ ص ٣١٣

٣~ أغلب هذه الكرامات في الصحيح والسنن الصحيحة والآثار المنقولة المتواتره

٤- راجع بتوسع : الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان وكذلك محموع الفتاوى،
 وكلاهما لابن تيمية

ويقول: وأما ما نعرفه نحن عيانًا ونعرفه في هذا الزمان فكثير، ومما ينبغي أن يعرف أن الكرامات قد تكون بحسب حاجة الرجل فإذا إحتاج إليها الضعيف الإيمان أو المحتاج أتاه منها ما يقوى إيمانه ويسد حاجته، ويكون من هو أكمل ولاية لله منه مستغنيًا عن ذلك، فلا يأتيه مثل ذلك لعلو درجته وغناه عنها لا لنقص ولابته، ولهذا كانت هذه الأمور في التابعين أكثر منها في الصحابة بخلاف من يجرى على يديه الخوارق لهدى الخلق ولحاجتهم فهؤلاء أعظم درجة (١)

\*كما يعلم أن هذه الكرامات التي يظهرها على يد بعض أوليائه ليست شرطًا في ثبوت الولاية، ولا في نفيها، ولما كانت تنقص من درجة من يظهرها الله تعالى على يديه، لأنها بمثابة تعجيل الجزاء على الايمان والتقوى في الدنيا كان بعض الأولياء يتوبون منها الى الله تعالى، ويستغفرون لأجلها(٢).

وهذه الكرامات – التى ذكرناها – بخلاف الأحوال الشيطانية، مثل: حال «عبد الله بن الصياد» الذى ظهر فى زمن النبى على، وكان قد ظن بعض الصحابة أنه الدجال، وتوقف النبى على أمره حتى تبين له فيما بعد أنه ليس هو الدجال. لكنه كان من جنس الكهان، فقال له النبى على: قد خبأت لك خبا قال: الدخ الدخ. وقد كان خبأ له سورة الدخان، فقال له النبى على: «اخسأ فلن تعدو قدرك» يعنى إنما أنت من إخوان الكهان، والكهان كان يكون لأحدهم القرين من الشياطين يخبره بكثير من المغيبات بما يسترقه من السمع، وكانوا يخلطون الصدق بالكذب، كما هو فى الحديث الصحيح الذى رواه البخارى وغيره أن النبى على قال : «إن الملائكة تنزل فى العنان وهو السحاب فتذكر الأمر قضى فى السماء فتسترق الشياطين السمع فتوحيه إلى المكهان فيكذبون معها مائة كذبة من عنذ أنفسهم».

وفى الحديث الذى رواه مسلم عن ابن عباس رضى الله عنهما، قال : « بينما النبى على الحديث الذى رواه مسلم عن ابن عباس رضى الله عنهما، قال : « ما كنتم تقولون لمثل هذا في نفر من الأنصار إذ رمى بنجم فاستنار، فقال النبي على : « ما كنتم تقولون لمثل هذا في الجاهلية إذا رأيت مسوه ؟ قالوا: كنا نقول : يموت عظيم أو يولد عظيم،

٢- عقيدة المؤمن ص ١٧٩ بتصرف

قال رسول الله على فإنه لا يُرمى بها لموت أحد ولا لحياته، ولكن ربنا تبارك وتعالى إذا قضى أمرًا سبح حملة العرش ثم سبح أهل السماء الذين يلونهم ثم الذين يلونهم حتى يبلغ التسبيح أهل هذه السماء ثم يسأل أهل السماء السابعة حملة العرش ماذا قال ربنا ؟ في خبرونهم ثم يستخبر أهل كل سماء حتى يبلغ الخبر أهل السماء الدنيا وتخطف الشياطين السمع فيرمون فيقذفونه إلى أوليائهم فما جاؤا به على وجهه فهو حق ولكنهم يزيدون. وفي رواية قال معمر قلت للزهرى: أكان يرمى بها في الجاهلية ؟ قال نعم ولكنها أغلظت حين بعث النبي».

\* «والأسود العنسى» الذي ادعى النبوة كان له من الشياطين من يخبره ببعض الأمور المغيبة، فلما قاتله المسلمون كانوا يخافون من الشياطين أن يخبروه بما يقولون فيه حتى أعانتهم عليه امرأته لما تبين كفره فقتلوه.

وكذلك «مسيلمة الكذاب» كان معه من الشياطين من يخبره بالمغيبات ويعينه على بعض الأمور.

وأمثال هؤلاء كثيرون مثل «الحارث الدمشقى» الذى خرج بالشام زمن عبد الملك بن مروان وادعى النبوة، وكانت الشياطين يخرجون رجليه من القيد، وتمنع السلاح أن ينفذ فيه، وتسبح الرخامة إذا مسحها بيده، وكان يُرى الناس رجالاً وركبانًا على خيل في الهواء: ويقول: هي الملائكة، وإنما كانوا جنًا، ولما أمسكه المسلمون ليقتلوه طعنه الطاعن بالرمح فلم ينفذ فيه، فقال له عبد الملك: إنك لم تسم الله فسمى الله، فطعنه فقتله.

اَلْقَيْوُمُ ﴾ الى آخرها فانه لن يزال عليك من الله حافظ ولايقربك شيطان حتى تصبح، فلما أخبر النبي على قال: «صدقك وهو كذوب» وأخبره أنه شيطان.

ولهذا اذا قرأها الإنسان عند الأحوال الشيطانية بصدق أبطلتها مثل من يدخل النار بحال شيطاني، أو يحضر سماع المكاء والتصدية فتنزل عليه الشياطين وتتكلم على لسانه كلامًا لا يعلم وربما لا يفقه، وربما كاشف بعض الحاضرين بما في قلبه، وربما تكلم بألسنة مختلفة كما يتكلم الجن على لسان المصروع، والإنسان الذي حصل له الحال لا يدرى بذلك بمنزلة المصروع الذي يتخبطه الشيطان من المس ولبسه وتكلم على لسانه فاذا أفاق لم يشعر بشيء مما قال. ولهذا قد يضرب المصروع، وذلك الضرب لا يؤثر في الانس ويخبر اذا أفاق أنه لم يشعر بشيء لأن الضرب كان على الجن الذي لبسه.

ومن هؤلاء من يأتيه الشيطان بأطعمة وفواكه وحلوى وغير ذلك مما لا يكون في ذلك الموضع، ومنهم من يطير بهم الجن إلى مكة، أو بيت المقدس أو غيرها، ومنهم من يحمله عشية عرفة ثم يعيده من ليلته فلا يحج حجًا شرعيًا، بل يذهب بثيابه، ولا يحرم إذا حاذى الميقات، ولا يلبى، ولا يقف بمزدلفة ولا يطوف بالبيت، ولا يسعى بين الصفا والمروة، ولا يرمى الجمار، بل يقف بعرفة بثيابه ثم يرجع من ليلته.

وهذا ليس بحج، وقد قال أحدهم ألا تكتبوني ؟ فقالوا لست من الحجاج يعني حجًا شرعيًا.

#### \* وبين كرامات الأولياء وما يشبهها من الأحوال الشيطانية فروق متعددة

منها إن كرامات الأوليائي سببها الايمان والتقوى، والأحوال الشيطانية سببها ما نهى الله عنه ورسوله. كما تحصل بما يحبه الشيطان، وبالأمور التي فيها شرك كالاستغاثة بالمخلوقات، أو كانت مما يستعان بها على ظلم الخلق وفعل الفواحش، فهي من الأحوال الشيطانية لامن الكرامات الرحمانية.

ومن هؤلاء من إذا حضر سماع المكاء والتصدية يتنزل عليه شيطانه حتى يحمله في الهواء، ويخرجه من تلك الدار، فاذا حضر رجل من أولياء الله تعالى طرد شيطانه فيسقط ،كما جرى هذا لغير واحد.

ومن هؤلاء من يستغيث بمخلوق إما حي أو ميت سواء كنان ذلك الحي مسلمًا أو.

نصرانيًا أو مشركًا، فيتصور الشيطان بصورة ذلك المستغاث به ،ويقضى بعض حاجة ذلك المستغيث، فيظن أنه ذلك الشخص أو هو ملك على صورته، وإنما هو شيطان أضله لما أشرك بالله كما كانت الشياطين تدخل الأصنام وتكلم المشركين. ومن هؤلاء من يتصور له الشيطان ويقول له أنا الخضر، وربما أخبره ببعض الأمور وأعانه على بعض مطالبه، كما قد جرى ذلك لغير واحد من المسلمين واليهود والنصارى وكثير من المكفار بأرض المشرق والمغرب.

يموت لهم الميت فيأتى الشيطان بعد موته على صورته وهم يعتقدون أنه ذلك الميت ويقضى الديون ويرد الودائع ويفعل أشياء تتعلق بالميت، ويدخل إلى زوجته ويذهب، وربما يكونون قد أحرقوا ميتهم بالنار كما تصنع كفار الهند، فيظنون أنه عاش بعد موته، ومن هؤلاء شيخ كان بمصر أوصى خادمه فقال إذا أنا مت فلا تدع أحدا يغلسنى فأنا أجئ وأغسل نفسى فلما مات رأى خادمه شخصًا في صورته فاعتقد أنه جاء وغسل نفسه، فلما قضى ذلك الداخل غسله أى غسل الميت غاب، وكان ذلك شيطانًا، وكان قد أضل الميت، وقال إنك بعد الموت تجئ فتغسل نفسك، فلما مات جاء أيضا في صورته ليغوى الأحياء كما أغوى الميت من قبل ذلك.

ومنهم من يرى عرشًا في الهواء وفوقه نور ويسمع من يخاطبه ويقول أنا ربك، فإن كان من أهل المعرفة علم أنه شيطان فزجره، واستعاذ بالله منه، فيزول. ومنهم من يرى أشخاصًا في اليقظة يدعى أحدهم أنه نبى أو صديق أو شيخ من الصالحين، وقد جرى هذا لغير واحد.

ومنهم من يرى فى منامه أن بعض الأكابر، إما الصديق رضى الله عنه أو غيره قد قص شعره أو حلقه أو ألبسه طاقيته أو ثوبه، فيصبح وعلى رأسه طاقية وشعره محلوق أو مقصر، وإنما الجن قد حلقوا شعره أو قصروه.

\* وهذه الأحوال الشيطانية تحصل لمن خرج عن الكتاب والسنة، وهم درجات والجن الذين يقترنون بهم من جنسهم وهم على مذهبهم، والجن فيهم الكافر والفاسق والمخطئ، فإن كان الإنسى كافرًا أو فاسقًا أو جاهلاً دخلوا معه في الكفر والفسوق والضلال، وقد يعاونونه إذا وافقهم على ما يختارونه من الكفر مثل الإقسام عليهم بأسماء من يعظمونه من الجن وغيرهم، ومثل أن يكتب أسماء الله أو بعض كلامه

بالنجاسة أو بقلب فاتحة الكتاب، أو سورة الاخلاص أو آية الكرسي أو غيرهن ويكتبهن بنجاسة فيغورون له الماء، وينقلونه بسبب ما يرضيهم به من الكفر، وقد يأتونه بما يهواه من امرأة أو صبى إما في الهواء وإما مدفوعاً ملجأ إليه.

إلى أمثال هذه الأمور التي يطول وصفها، والايمان بها إيمان بالجبت والطاغوت، والجبت السيحر، والطاغوت الشياطين والأصنام، وإن كان الرجل مطيعًا لله ورسوله باطنًا وظاهرًا لم يمكنهم الدخول معه في ذلك أو مسالمته(١)

فكرامات أولياء الله لابد أن يكون سببها الإيمان والتقوى، فما كان سببه الكفر والفسوق والعصيان، فهو من خوارق أعداء الله لا من كرامات أولياء الله، فمن كانت خوارقه لا تحصل بالصلاة والقراءة والذكر وقيام الليل والدعاء، وانما تحصل عند الشرك مثل دعاء الميت والغائب، أو بالفسق والعصيان وأكل المحرمات كالحيات والزنابير والخنافس والدم وغيره من النجاسات، ومثل الغناء والرقص لاسيما مع النسوة الأجانب والمردان. وحالة خوارقه تنقص عند سماع القرآن وتقوى عند سماع مزامير الشيطان فيرقص ليلاً طويلاً، فاذا جاءت الصلاة صلى قاعداً أو ينقر الصلاة نقر الديك، وهو يبغض سماع القرآن وينفر عنه ويتكلفه، ليس له فيه محبة ولاذوق ولا لذة عند قراءته ووجد ، ويجب سماع المكاء والتصدية ويجد عنده مواجيد.

فهذه أحوال شيطانية وهو ممن يتناوله قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمَـٰنِ لَوْ مَانِي عَشَى عَن ذِكْرِ ٱلرَّمَـٰنِ لَوَ مَانِي اللهِ عَلَى اللهِ مَانِي اللهِ عَلَى اللهِ مَانِي اللهِ عَلَى اللهِ مَانِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَانِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمَالِمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

فالقرآن هو ذكر الرحمن، قال الله تعالى : ﴿ وَمَنَ أَعْرَضَ عَن ذِكِرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ أَعْمَىٰ قَالَ رَبِّ لِمَحَشَرْتَنِيَّ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا قَالَ كَذَلِكَ أَنتُكَ اَينَتُنَا فَنَسِينَهِ ۖ وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمَ لُسَىٰ ﴿ ""

يعنى تركت العمل بها، قال ابن عباس رضى الله عنهما: تكفل الله لمن قرأ كتابه

١-٠٠- واجع بتوسع «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان» ص ٩٤ - ١٠٠

٢- سورة الزخرف، آية ٣٦

٣– سورة طه، آية ١٢٤ ، ١٢٦.

١٣٤ شبهات التصوف

وعمل بما فيه أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة، ثم قرأ هذه الآية »أ. هـ (١) \* الفرق بين الولى الصادق والدعى الكاذب.

ومما يتعلق بتمييز الكرامة عن غيرها من خوارق العادات التمييز بين الولى الذى يجوز أن تحدث له الكرامة وبين من هو أعلى منه منزلة وهو النبى، أو من يدعى مثل منزلته كذبًا وبهتانًا وهو المشعوذ والساحر وغيرهم.

فأما الفرق بين النبي والولى من جهة الخارق الذي يجرى على يد كل منهما، فقد علمنا أن النبي تجرى على يده المعجزات وهي نوعان - سماها «ابن تيمية» معجزات كبرى وهي دليل صدقه، ونوع من التوابع والنوافل سماها معجزات صغرى

والولى تحدث على يده الكرامات وقد تشتبه بالمعجزات الصغرى أو تماثلها ولكن النبى يختص بالعصمة دون الولى، فالمعجزة للنبى دليل على عصمته من الخطأ فيما أرسل من أجله وهو التشريع.

أما الولى فكرامته إنما تدل على صدق النبى الذى آمن به هذا الولى واتبعه فى شريعته ولا تدل بحال على عصمته هو من أن يخطئ فى بعض أعماله أو عباداته أو توجيهاته لأنه لم يرسل ويصطفى من الله عز وجل لهذا الغرض كالنبى. وإنما هو مجتهد فيه، أما النبى فقد اصطفاه الله من عباده لهذا الغرض.

ومن هنا وجبت طاعة النبى مطلقًا، بينما لاتجب طاعة الولى مطلقًا إلا فيما عليه دليل شرعى واضح. وفارق آخر بين المعجزة والكرامة هو أن الكرامة تحدث بحسب حاجة الولى، فإذا احتاج إليها لتقوية ايمانه جاءه منها ما يكفيه لتقوية إيمانه أو احتاج إليها لفك ضيق عليه أو على من يدعو له جاءه من ذلك ما يفرج كربته ويجيب دعاءه بخلاف المعجزات فإنها لا تكون إلا لحاجة الخلق وهدايتهم (٢)

ويقول شيخ الإسلام «ابن تيمية» ما نصه : (وكرامات الصالحين تدل على صحة

١- الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ١٠٩ و ١١٠

٢- الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٧٧

الدين الذي جاء به الرسول ولا تدل على أن الولى معصوم ولا على أنه يجب طاعته في كل ما يقوله.

ومن هنا ضل كثير من الناس من النصارى وغيرهم، فإن الحواريين مثلاً كانت لهم كرامات كما تكون الكرامات لصالحي هذه الأمة فظنوا أن ذلك يستلزم عصمتهم كما يستلزم عصمة الأنبياء، فصاروا يوجبون موافقتهم في كل ما يقولون وهذا غلط(١)

والحقيقة أن كثيراً من المسلمين أيضاً قد وقع فيما وقع فيه النصارى من الخطأ الذى ذكره ابن تيمية، فبمجرد أن يشتهر شخص بشىء من الكرامات ترتفع درجة الثقة فى أقواله وتوجيهاته وأوامره ونواهيه إلى حد أن أكثر الناس لايقبل فيها جدلاً بتاتاً ولا يعرضها على ما جاء فى الكتاب والسنة أو لربما كان الرجل واهما فى بعض أموره ولم يتحقق من صحتها مع صلاح نيته ولكن هذا الصلاح فيه لا يوجب إقراره على الخطأ إذا علم فيه كما لا يمنع من الرد عليه اذا لزم الأمر.

ولكننا اذا رجعنا إلى الصوفية نجد أن كثيرا منهم يقيسون منزلة الولى الدينية بمقدار ما يجرى على يديه من كرامات، ومن هنا نجدهم يتسابقون في تخصيص كل واحد من مشائخهم بنوع من الكرامات لا ينافسه فيه غيره، كاختصاص الرفاعية بإمساك الثعابين وعدم التأثر بسمها – الخ(٢)

وقد وصل الأمر ببعضهمإالي إدعاء أمور كبيرة لا يجوز أن تحدث لنبي من الأنبياء فضلا عن الولي، كما يحكي الشعراني عن «على الخواص» أنه كان محل كشفه اللوح المحفوظ (٣)

فهذا وإن كان محض افتراء ممن قال به وتكذبه الآيات القرآنية، كقوله تعالى : ﴿ عَلَمُ الْخَيْبِ فَكُلْ يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ عَالَحًا ﴿ إِلَّا مِنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُۥ

١- الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٢٩

٢- أقطاب التصوف الثلاثة – صلاح عزام

٣- طبقات الصوفية للشعراني ج٢ ص ١٣٥

# يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَرَصَدًا ﴾(١)

لكن هذا الافتراء يبين لنا مدى ما وصل إليه حال بعض الصوفية من إعتماد على الكرامات كوسيلة توصلهم إلى درجة مرموقة من الولاية عند الجماهير

وما كانت مثل هذه الأمور لتنطلى على بعض المسلمين لولا اشتباه الأمر عندهم في خصائص الأولياء، بحيث اعتقدوا أن من تحدث على يديه الكرامات يكون معصومًا كأنه من الأنبياء، فكل ما يقوله أو يأمر به يجب تصديقه وطاعته فيه.

وأما تمييز الولى الصادق الذى قد تجرى على يديه الكرامات من الدعى الكاذب الذى يموه على الناس ويخدعهم، فإنما يكون ذلك بحسب صلاحه وتقواه من قيامه بالفرائض والنوافل واتقائه الكبائر والصغائر واتصافه بالصفات الكريمة واستدامته عليها، فان اتصف شخص بكل هذه الصفات الطيبة وعرفت عنه ثم حدث على يديه شيء من الخوارق فيما لا يخالف الشرع فيجوز أن يطلق على ذلك الخارق اسم «كرامة»

أما إن كان الرجل على خلاف ذلك مشتهرًا بالفسق والفساد والضلال وغير ذلك فان كل ما يجري على يديه لا يعتد به بالغًا ما بلغ والله أعلم»(٢)

١– سورة الجن، آية ٢٦

٢- موقف الامام ابن تيمية من التصوف والصوفية ص ٢٣٦ و ٢٣٧.



### \* أنواع من الكرامات، عند الصوفية

يزعم المناوي أن للصوفيين أنواعاً من الكرامات:

النوع الأول: إحياء الموتى، وهو أعلاها، فمن ذلك أن أبا عبيد اليسرى، غزا ومعه دابة، فماتت، فسأل الله أن يحييها، فقامت تنفض أذنيها، وأن «مفرج الدمامينى» أحضر له فراخ مشويه، فقال: طيرى بإذن الله تعالى، فطارت. ووضع الكيلانى يده على عظم دجاجة أكلها، وقال لها: قومى بإذن الله فقامت.

ومات لتلميذ «أبو يوسف الدهاني» ولد، فجزع عليه، فقال له الشيخ: قم بإذن الله، فقام، وعاش طويلاً، وسقط من سطح «الفارقي» طفل، فمات، فدعا الله، فأحياه (١) ويقول الكلاباذي: أجمعوا على اثبات كرامات الأولياء كالمشي على الماء وكلام البهائم، وطي الأرض، وظهور الشيء فيغير موضعه (٢).

ومن كرامتهم «التصرف العام والحكم الشامل العام في جميع المملكة الإلهية، وله بحسب ذلك الأمر والنهي والتقرير والتوبيخ والحمد والذم»(٣).

وهكذا تدين الصوفية بأن من أوليائها من يسرىء الأكمه والأبرص ويحيى الموتى نفس المعجزات التي من الله بها على إبراهيم وعيسى، وعلى الذي مر على قرية وهي خاويه على عروشها.

وتزعم الصوفيه أن شيوخها يقولون للشيء: كن فيكون، فهم يملكون كلمة التكوين،

فيتحدث أحدهم عن الولى الذى استخلفه الله، فيقول: «إنه خليفة يملكه الله كلمة التكوين، متى قال للشيء كن، كان من حينه»(٤).

ويقول أبو السعود: «إن الله أعطاني التصرف منذ خمسة عشر سنة، وتركناه تظرفًا» ويعلق «ابن عربي» على هذا بقوله «وأما نحن، فما تركناه تظرفًا، وإنما تركناه لكمال

١- الكواكب الدرية لعبد الرؤوف المناوى ص ١١ ط ١٩٣٨.

٢- التعرف لمذهب أهل التصوف للكلاباذي ص ٤٤ ط ١٩٣٣.

٣- جواهر المعاني جـ ٢ ص ٧٩ . ٤ - جواهر المعاني لعلى بن حرازم جـ ٢ صـ ٨.

المعرفة»(١).

ترى ماذا كان يعمل الله، وأبو السعود يتصرف في الوجود؟ هكذا يجعل الصوفية أولياءهم شركاء الله»(٢).

ويعدد «ابن عربي» أنواع الكرامات فيقول: « ومنها سماع نطق الجمادات على مراتب نطقها في العوائد وخرقها» (٣).

ومنها: مكالمته للملأ الأعلى ومحادثته لهم(٤).

ومنها: طوافه بالملكوت، يخاطب صوفى ربه بقوله: «إن قومًا طلبوك فأعطيتهم طى الأرض والمشى على الهواء، وكنوز الأرض، فانقلبت لهم الأعيان» ثم يتحدث عما أنعم عليه به ربه فيقول: «أدخلنى فى الفلك الأسفل، فدورنى فى الملكوت السفلى فأرانى الأراضين، وما تحتها إلى الشرى، ثم أدخلنى فى الفلك العلوى فطوف بى فى السموات، وأرانى ما فيها من الجنان إلى العرش، ثم إوقفنى بين يديه، فقال لى: سلنى أى شىء رأيت حتى أهبه لك، فقلت، يا سيدى ما رأيت شيئا استحسنه فأسألك إياه»!!(٥).

ومن الكرامات أيضًا – عندهم – أنهم يخاطبون الموتى. وأنهم يملكون الجنة والنار، يزعم الدسوقي هذا فيقول «أنا بيدي أبواب النار أغلقتها، وبيدى جنة الفردوس فتحتها، من زارني أسكنته جنة الفردوس، وما كان ولى متصلاً بالله إلا وهو يناجى ربه، كما كان موسى يناجى ربه» (٦).

#### \* نماذج من الكرامات، عند الصوفية:

إذا ما قدر لك أن تطلع على كتاب: طبقات الصوفية الكبرى «للشعراني» فإنك ستجد من عجيب الكرامات الصوفيه الكثير والكثير، مما يبشر به صاحب الكتاب ويكافح في سبيل الدعوه إليها.

١- فصوص الحكم لابن عربي جـ١ ص ١٢٩.

٢- هذه هي الصوفية ص ١٤١ - ١٤٤ بتصرف

٣-مواقع النجوم لابن عربي صده ٧ طـ١٣٢٥ هـ. ٤- مواقع النجوم لابن عربي صـ١٨١.

٥- قوت القلوب لأبي طالب المكي صـ ١٠٣ طـ ١٣٥١هـ.

٦- ترجمة الدسوقي في الطبقات للشعراني.

وعجيب أن ترى «الشعراني يعقب على ذكر كل اسم صوفى - بعد ذكر كرامته ولو تمثلت في فاحشة أو كبيرة - بقوله: «رضى الله عنه» اسمع إليه وهو يسشر بهتك مرالعورة على أنها كرامة!!

\* يقول: «ومنهم الشيخ إبراهيم العريان، وكان يطلع المنبر، ويخاطبهم عرياناً، فيقول: السلطان، ودمياط، وباب اللوق، بين الصورين، جامع طولون، الحمد لله رب العالمين، فيحصل للناس بسط عظيم»(١).

أمن رفيف الروحانية بعبير القدسية من الولى على حشد محشود بعورة مكشوفة وهذيان مخبول؟

تخيل مشهد الولى يبارك المصلين بهتك عورته، تصور وهو يصعد إلى المرقاة الأخيرة من المنبر في يوم الجمعة، حتى إذا أنعم الشهود فيه الأبصار، وحدقوا إليه الأفكار، ورنوا إليه بالقلوب ابتغاء العظة الهادية، هتك الستر عن عورته فضلاً منه ونعمه!! وبدلاً من أنه يعظهم بموعظة تصلهم بأسباب السماء، وهو يسمعهم ذلك الهراء المخبول، وهو متهتك السوءة «باب اللوق – الخ».

إنا نعرف من كتاب الله أن الآدمية عوقبت على ذنبها الأول بكشف السوءة ﴿ فَدَلَّنَهُمَا بِعُرُورٍ فَلَمَّا ذَاقًا الشَّجَرَةَ بَدَتْ لَحُمَاسُوءَ مُهُمَا ﴾ (٢) فماذا يريد الشعراني من دين؟.

وهل غاب عن هؤلاء الأقطاب قول الله تعالى: ﴿ يَنَبَنِيٓ ءَادَمَ قَدَّ أَنَزَلْنَا عَلَيْكُورُ لِبَاسُا يُؤَرِى سَوَّءَ نِيَكُمْ وَرِيشًا﴾ (٣).

أولاً يؤمنون هؤلاء الأولياء بقول الله سبحانه: ﴿ يَنْبَنِي عَادَمَخُذُواْ زِينَتَكُرْ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ﴾(١).

أما علموا أن رسول الله على كان يلبس للجمعة أحسن ثيابه (٥). ويمضى الشعرانى في تمجيد شيخه العريان، فيقول: «وكان يخرج الريح بحضرة الأكابر، ثم يقول: هذه ضرطة فلأن، ويحلف على ذلك، فيخجل ذلك الكبير منه ١٤٥٠.

١- الطبقات للشعراني جر ٢ صر ١٢٩ ط ابن شقرون

٣- سورة الأعراف، آية ٢٦.

٥- هذه هي الصوفية صـ ١٢٦ و ١٢٧ بتصرف.

٢- سورة الأعراف، آية ٢٢.

٤- سورة الأعراف، آية ٣١.

٣- الطبقات جـ ٢ صـ ٩٩٠٠. ٣

وتعجب من هذا الصوفى الذى يقدس الصوفية خطاياه، ويجعلون من كرامته بهت البرىء بذنب افترى هو جريرته، أو بخطيئة «ذوقية» يمجها حتى ذوق الخنفساء! هذا مع استحلال الكذب المفضوح العريان، مقسمًا بالله على صدقه!!

وتحتال في كشف العورات بما يقوله الدباغ: «إن غير الولى إذا انكشفت عورته نفرت منه الملائكة الكرام، والمراد بالعورة: العورة الحسية والعورة المعنوية التي تكون بذكر المجون وألفاظ السفه.

وأما الولى فإنها لا تنفر منه إذا وقع له ذلك، لأنه إنما يفعل ذلك لغرض صحيح فيترك ستر عورته لما هو أولى منه ١٧٠٠).

فلقد جعل «الشعراني» هذه الكرامة خاصة بالعريان، أما الدباغ فيجعل من كشف العورة دستوراً في الولاية الصوفيه!!

أما «الكمشخانلي» فيقول: «والرحمانيون وهم ثلاثة أيضًا، وهم عند الوحى يجلسون عرايا، ويسمعون الوحى ويفهمون المراد منه»(٢).

فتأمل هذا، وتعجب من كرامات الصوفية!!

ومن كرامتهم أيضًا: يقول الشعراني عن الغمرى: «و دخل عليه سيدى محمد بن شعيب، فرآه جالسا في الهواء، وله سبع عيون» ويقول عن الشيخ أبو على: «تدخل عليه تجده جنديًا، ثم تدخل عليه، فتجده سبعًا ثم تدخل عليه فتجده فيلا وكان يقبض من الأرض ويناول الناس الذهب والفضة»(٣).

كما زعم الشعراني أن ذلك الشيخ المتطور إلى فيل وسبع قد قطعه بعض الناس بسيوفهم، وأحذوه في «تليس» ثم أصبحوا، فوجدوا الشيخ حياً جالساً»(٤).

١- الإبريز للدباغ جـ٢ صـ ٤٣ طـ ١٢٩٢هـ

٢- جامع الأصول في الأولياء صــ ١٣٣.

٣- الطبقات جـ٢ صـ ٨٠ و٨١.

٤- الطبقات جـ٢ ص ٨٠.

شبهات التصوف

بل هناك خطايا وجرائم تفسد الصبى على أمه الطهور، وتستحى البغى أن تهمس به في حانتها المعربدة، يعده الصوفية كرامات للأولياء عندهم، فاقرأ ما سجله الشعرانى من كرامات «على وحيش وأبو خوذه» وغيرهما فيقول عن أبى خوذه: وكان رضى الله عنه إذا رأي امرأة أو أمرداً راوده عن نفسه، وحسس على مقعدته سواء كان ابن أمير أو ابن وزير ولو كان بحضرة والده أوغيره ولا يلتفت إلى الناس»(١).

كما كان يزعم أن «على وحيش» كان يرغم صاحب الدابة على أن يستذلها له عند اقتراف الجريمة .

فكيف تكون هذه العظائم كرامات؟ ولماذا حرمها الله إذن؟ ولماذا عاقب قوم لوط؟!!

وقد قال يوسف بن الحسين الخراز: «نظرت في آفات الخلق، فعرفت من أين أتوا، ورأيت آفة الصوفية في صحبة الأحداث ومعاشرة الأضداد، وأرقاق النسوان»(٢) وإنه ليعترف بعدها بتلك الخطايا فيقول: «كل ما رأيتموني أفعله فافعلوه إلا صحبة الأحداث، فإنه أفتن الفتن»(٣) ويقول: «عاهدت ربي أكثر من مائة مرة، ألا أصحب حدثًا، ففسخًا على أحسن الخدود، وقوام القدود، وغنج العيون، وما سألني الله تعالى معهم عن معصية»(٤).

ويقص «الخراز» أنه رأى إبليس في النوم، فقال له: «تركت لى فيكم لطيفة، قلت: ما هي؟قال: صحبة الأحداث،قال أبو سعيد: وفل من يتخلص من هذا بين الصوفية» (٥) ويقول الدباغ: «رأيت ولياً بلغ مقاماً عظيماً، وهو أنه يشاهد المخلوقات الناطقة والصامتة والوحوش، والحشرات، والسموات ونجومها والأرضين، وكرة العالم بأسرها

٢- طبقات الصوفية للسلمي صـ١٩٠.

٤- طبقات الصوفية للسلمي صد ١٩١.

١- الطبقات جـ ٢ صـ ١٢٢ و ١٣٢٠.

٣- طبقات الصوفية للسلمي صـ١٨٩.

٥- طبقات الصوفية للسلمي صد ٢٣٢

تستمد منه، ويسمع أصواتها وكلامها في لحظة واحدة، ويمد كل واحد بما يحتاجه ويعطيه مايصلحه من غير أن يشغله هذا عن ذاك»(١).

يصف عبدًا بصفات الربوبية والألوهية، وبهذا جعل «صاحب الإبريز» وليه الهاه (٢).

ويقول البسطامي: رفعني «أى الله» فأقامني بين يديه، وقال لي: يا أبا يزيد: إن خلقي يحبون أن يروك، فقلت: ربني بوحدانيتك، وألبسني أنانيتك، وارفعني إلى أحديتك، حتى إذا رآني خلقك، قالوا: رأيناك لتكون أنت ذاك ولا أكون أنا هناك»(٣)!!!

ويحكى الشعرانى - مرة أخرى - كرامات سيده العجمى فيقول: «وقع بصره على كلب، فانقادت إليه جميع الكلاب، وصار الناس يهرعون إليه فى قضاء حوائجهم، فلما مرض ذلك الكلب، اجتمع حوله الكلاب يبكون، فلما مات أظهروا البكاء والعويل؛ وألهم الله تعالى بعض الناس فدفنوه، فكانت الكلاب تزور قبره حتى ماتوا، فهذه نظرة إلى كلب، فعلت ما فعلت، فكيف لو وقعت على إنسان»(٤)!!!

ويزعم الشمراني كذلك: أن العجمي إذا خرج من خلوته، فكل من وقع عليه نظره، انقلبت عينه ذهبًا خالصاً»(°)!!

وهذا معناه أنه رجل شديد الخطورة على الإنسانية فكيف يكون ولياً من يكون سببًا في حرمان الناس من نعمة البصر؟ وكيف يكون وليًا وهو نكبة على المجتمع؟ ثم كيف يحدث هذا الأمر الخارق والخطير في غيبة كتب التاريخ الموثوق بها مع أنها سجلت أحداثًا أقل شأنا؟!!(٢).

ويزعم طاغوت التيجانية الأول ما يأتى: «أخبرنى سيد الوجود يقظة لا منامًا أن كل من أحسن إليك بخدمة أوغيرها وكل من أطعمك يدخلون الجنة بلا حساب وبلا

١- الإبريز للدباغ جـ٢ صـ٧٣.

٢- هذه هي الصوفية للسلمي صـ١٣٦ و ١٣٧٠.

٣- اللمع للطوسي صد ٢٨٣.

٤- الطبقات (ترجمة العجمي) جـ٢ صـ ٦١.

٥- الطبقات (ترجمة العجمي) جـ٢ صـ ٦١. ٦- هذه هي الصوفية (هامش) ص ١٨٣ و١٣٩

ويقول النبى محمد على لابنته فاطمة: «اعملى فإنى لن أغنى عنك من الله شيئا» (٣) وتشهد امرأة جليلة لصحابى عند موته بقولها: «أشهد أن الله قد أكرمك، فيقول لها رسول الله معاتبًا، يضع الصواب مكان الخطأ: «وما يدريك أن الله قد أكرمه؟ وإنى لأرجو له الخير، والله إنى لرسول الله ولكنى لا أدرى ما يفعل بي غداً »؟ (٤).

أما التيجاني- لقد قرأت قوله- فبم تحكم عليه؟غير إنى أضع إصبعك على قوله: «وكل من أطعمك» لأريك مبلغ حرص الصوفية على انتهاب أقوات الناس(°).

ويقول البسطامي: «لو أن العرش، وما حواه مائة ألف ألف مرة في زاوية من زوايا قلب العارف، لما أحس به، فقلب العبد الخصوصي بيت الله، وموضع نظره، ومعدن علومه، وحضرة أسراره، ومهبط ملائكته، وخزانة أنواره، وكعبته المقصودة وعرفاته المشهودة»(٦).

والدباغ الفاطمي يقول: «إني أرى السموات السبع، والأرضين السبع والعرش

۱- جواهر المعاني في فيض التيجاني لعلى حرازم جـ ۱ صـ ۹۷ و ۹۸.

٢– سورة القصص، آية ٥٦.

٣- صحيح البخارى . ٤- صحيح.

٥- هذه هي الصوفية صد ١٤٨ و ١٤٩ بتصرف

٦- فصوص الحكم جـ٢ صـ١٢٠ ومواقع النجوم صـ ١٤١

داخلة وسط ذاته، وكذا ما فوق العرش من السبعين حجاباً(١)

ويفترى الدباغ هذا البهتان فيقول: «كل ما أعطيه سليمان في ملكه، وما سُخر لداود، وما أكرم به عيسى، أعطاه الله وزيادة لأهل التصرف من أمة النبي ومكنهم من القدرة على إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى»(٢).

وأبى «الدباغ» إلا أن يفضح أقطابهم بهذه الكرامة - كرامة السرقة خلسة فيقول: «إن الولى صاحب التصرف، يمد يده إلى جيب من شاء، فيأخذ منه ما شاء من الدراهم، وذو الجيب لا يشعر» (٣).

فهل مثل هذا يعد كرامة، أجيبونا عباد الله؟!!

وإذا أردت مزيدًا من الكرامات فارجع إلى ما ذكرته لك من مصادر تجد العجب العجاب، مما استحييت من ذكره، وما تركته خشية الاطالة والملل.

## خزي صوفي

ولقد سبجل هذا الخزى والعار مستشرق إنجليزى صاحب الصوفية في مصر، فأعطته العهد، ثم مضى بها المصريين جميعًا في كتابه «المصريون المحدثون» للمستشرق «لين».

فيقول: «ويزور المصريون الأضرحة معتقدين أنهم سينزلون عليهم البركات، وإما بقصد التماس البرء من المرض، أو طلب النسل، ويعتبر المسلمون أولياءهم المتوفين شفعاء لهم عند الله، ويقدمون لهم النذور»(٤).

١- الابريز للدباغ جـ ٢ صـ ٧٣.

٢- الأبريز للدباغ ج٢صـ ١٢.

٣- الأبريز للدباغ ج٢ صـ١٤.

٤ – المصريون المحدثون للمستشرق « لين » ص ١٦٧ و ١٦٨ .

ويقول: «وقد جرت العاده أن يقوم المسلمون (١) كما كان يفعل اليهود بتجديد بناء قبور أوليائهم وتبييضها وزخرفتها وتغطية التركيبة أو التابوت أحيانًا بغطاء جديد، وأكثر هؤلاء يفعلون ذلك رياء كما كان يفعل اليهود».

ويقول جولدزيهر وهو يتحدث عن بدعة الموالد: «وكان علماء المسلمين لا يزالون حتى القرن الثامن الهجرى يعدونه أى الاحتفال بمولد النبي تقدم للسنة، ونهت عنه غالبيتهم على اعتبار أنه بدعة مستحدثة في الإسلام. وتنطبق هذه الحالة أيضاً على أعياد دينية أخرى، نشأت في القرون المتأخرة، واضطرت أن تجاهد، لكي يقرها العلماء بعد أن وصموها دهراً طويلاً بأنها من البدع الدخيلة»(٢).

ويقول جوتييه: «وتقديس الأولياء إلى درجة قد تقرب من العبادة الذى نراه انتشر بعد فى جميع الأقطار الإسلامية يشير فى الحقيقة إلى رد فعل من الأمم والشعوب التى فتحها الإسلام ضد العقلية الإسلامية التى لا تسلم بوسطاء أو شفعاء لدى الله، إنه لم يثر ضد إجلال الأولياء والرسول إلى ما يقرب من العبادة أى ضد هذا التغيير الخطير فى العقلية الاسلامية الأولى إلا الطائفة الوهابية» (٣).

لا يسوءنا أن يسجل مهذه المخازى أولفك المستشرقون، ويحملونها على المسلمين جميعًا، ولكن الذى يجب أن نخزي به، وهو أن ندع هؤلاء الصوفية يقترفون هذه الجرائر، وينفثون سمومها، فيكيد للإسلام بها عدوه، ويرمى المسلمين جميعًا بالحماقة والغباوة وعباد الأساطير، ويقول في كل كتاب: هذا هو الإسلام!!

وهم يوقنون أنه دين الصوفية، لا دين الله، ولكنهم عدو يهتبل الفرصة ليمحق بها عدواً له، ربما أخذتنا العزة ضد هؤلاء المستشرقين وحدهم، بيد أن الواجب هو أن

١-يحمل على المسلمين أوزار الصوفية ، فما يفعل هذا مسلم ولكنها الصوفية .

٢-العقيدة والشريعة ، للمستشرق جولد زيهر ص ٢٢٧.

٣-المدخل نأابف جوتييه ترجمة الدكتور محمد يوسف موسى

تأخذنا العزة بالحق فنجتث الصوفية من أصولها وكفاها أن جعلت عدو الإسلام يحمل كل خزى لها عليه!! ليس أولئك المستشرقون هم عدونا الأول، وإنما عدونا من ملكهم هذا السلاح يقاتلوننا به، وليس غير الصوفية(١)!!

وبعد- فلقد أنكر الله تعالى على الناس اتخاذ أولياء من دونه، في كثير من آي القرآن الكريم، ومنها ﴿ قُلْ أَفَا تَخَذْتُم مِن دُونِهِ ۗ أَوْلِيا ٓ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِكِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرَا ﴾ (٢).

- فلا يحل لمؤمن ولا مؤمنة أن يتخذ له ولياً دون ربه عز وجل ، فيلجاً إليه في الشدائد، ويستغيث به عند المخاوف، ويستعيذ به من المكاره، أو يعبده ويتوكل عليه، ويوالى فيه ويعادى فيه، إذا هذا معناه اتخاذ آلهة من دون الله وهو شرك وكفر والعياذ بالله. (٣) ا. هـ(٤).

## ب- أقطاب الصوفية:

الأقطاب جمع قطب، والقطب لغة: ما عليه مدار الشيء، ومنه قطب الرحى، وفي اصطلاح المتصوفة: القطب هو سيد الزجود في كل عصر (٥).

وهو للوجود بمنزلة الروح للجسد، فكما أن الجسد لا قيام له إلا بالروح فكذلك الوجود كله قائم بالقطب، فإذا زالت روحانية القطب من الوجود انعدم الوجود كله، وهذه القوة للقطب يقولون إنها لتحمله لسر الاسم الأعظم.

ويقولون في كيفية وصول القطب إلى مرتبته القطبانية يترتب في كمال المعرفة والمشاهدة والمراقبة حتى يصل له التحقيق بالله في كل مرتبة وبذلك يكون سيداً للوجود.

### هذا وما نقرره هنا أمور منها:

١-هذه هي الصوفية ، عبد الرحمن الوكيل ص١٤٠ و ١٤١ .

٢- سورة الرعد ، آية ١٦ . ٣-عقيدة المؤمن ص ١٨٠ بتصرف.

٤ – انظر بتوسع موضوع « الوسيلة والتوسل». • • الجواهر والرماح للتجانية.

1- أن القوم يكذبون- وأمرهم مبنى على الكذب- ثم هم في نفس الوقت يدعون أنهم لا يحيدون عن الكتاب والسنة قيد أتملة، ويتبجحون بذلك بلا حياء ولا خجل أرأيت لو قيل لهم: في أي آية أو في أي سنة جاء ذكر القطب وصفاته وخصائصه، ومراتب ترقياته، حتى وصل إلى مرتبة القطبانية فأصبحت له السيادة على الوجود كله؟

قطعا إنهم لا ينطقون، ونحن نقول: اللهم إنه لا يوجد للقطب ذكر في كتاب ولا سنة، وإنما يوجد ذكرة وصفاته ومراتب ترقياته في كتب الزنادقة من غلاة الباطنية الناقمين على الإسلام والمسلمين.

٢- إذا كان الكون والوجود كله قائمًا بروحانية القطب، فماذا بقى لله تعالى؟ وما معنى قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ لَا ٓ إِلَكَ إِلَّاهُ وَ اللَّهَ الْحَقَ الْقَيْوَمُ ﴿ (١) إذا كانت القيومية للأقطاب في كل شيء وعلى كل شيء؟؟

٣- لو سألناهم عن كيفية تحمل القطب لسر الإسم الأعظم، فهل يقدرون على الاجابة؟

اللهم لا، يفترون الكذب، والله لا يهدى القوم الكاذبين.

وسؤال آخر: كيف عرف أقطابهم بسر الاسم الأعظم دون سائر عباد الله؟

إن الأحاديث النبوية الصحيحة تكاد تجمع على أن اسم الله الأعظم لا يخرج عن كونه «الله أو الحي القيوم» وأن خاصيته ليست في إدارة الملك والملكوت والتصرف في الكائنات، وإنما هي في أن العبد إذا سأل به ربه أعطاه من الممكنات ما كتبه له وقضى به أزلاً وقدرة.

وعلى شرط أن لا يتعدى في الدعاء فإن الله تعالى حرم ذلك بقوله: ﴿ آدَّعُواْ رَبَّكُمُ تَضَرُّعُا وَخُفِيَةً إِنَّهُ لِلاَيْحِبُ المُعَتَدِينَ ﴾ (٢) ومن الاعتداء أن يسأل مالم تجر به سنن الله تعالى في هذا الوجود، ومن ذلك أن يسأل الله أن يجعله متصرفًا في الكون.

١- سورة البقرة من آية ٥٥٥ وسورة آل عمران .آية ٢ .

٢– سورة الأعراف، آية ٥٥ .

هذا ومن أغرب ما يسمع عن القطب والقطبية ادعاء «الشيخ أحمد بن محمد التيجاني أنه خاتم الأولياء والأقطاب فلا ولى بعده ولا قطب أبدًا، كما أن الرسول عليه لا نبى بعده ولا رسول أبدًا(١) ما أبعد هذه المقارنة وما أغربها؟!!(٢).

القطب وأعوانه: أسطورة خرافية، تنزع إلى تجريد الله من الربوبية والإلهية، وخلعهما على وهم باطل، سمى في الفلسفة «العقل الأول» وفي المسيحية «الكلمة» وفي الصوفية «القطب»!!

والقطب : هو أكمل إنسان متمكن في مقام الفردية، أو الواحد الذي هو موضع نظر الله في الأرض في كل زمان، وعليه تدور أحوال الخلق، وهو يسرى في الكون وأعيانه الباطنة والظاهرة سريان الروح في الجسد، ويفيض روح الحياة على الكون الأعلى والأسفل، وقد يسمى «الغوث» باعتبار التجاء الملهوف إليه (٣).

والقطب عند الصوفية نوعان: أحدهما: حادث أو حسى وهو ما سبق الحديث عنه. والآخو: قديم أو معنوى، وهو الحقيقة المحمدية. يقول القاشانى: «وهو الحديث عنه. والآخو: قديم أو معنوى، وهو الحقيقة المحمدية. يقول القاشانى: «وهو أى القطب النسبة إلى ما فى عالم الغيب والشهادة من المخلوقات بستخلف بدلاً منه عند موته من أقرب الأبدال منه، أو قطب بالنسبة إلى جميع المخلوقات فى عالم الغيب والشهادة، ولا يستخلف بدلاً من الأبدال، ولا يقوم مقام أحد من الحلائق، وهو قطب الأقطاب المتعاقبة في عالم الشهادة لا يسبقه قطب، ولا يخلفه آخر، وهو نوع الروح المصطفوى المخاطب بلولاك لما خلقت الكون»(٤).

مع هذا، فقد زعم ابن الفارض لنفسه أنه القطب القديم وقطب الأقطاب فقال: فبي دارت الأفلاك، فأجاب لقطبها الصحيط، والقطب مركز نقطة ولا قطب قبلي عن ثلاث خلفته وقطبية الأوتاد عن بدلية

١- راجع: الرماح والجواهرللتجانية.

٢- انظر/ إلى التصوف ياعباد الله، فإن المؤمن لايلدغ من جحر مرتين للشيخ أبي بكر الجزائرى
 ٣-انظر جامع الأصول للكمشخانلي، والتعريفات للجرجاني تحت مادة «قطب»
 ٤-كشف الوجوه الغر للقاشاني جـ٢ صـ٣٠٠١.

فالقطب المحيط يعنى نفسه، والوتد والبدل، ألقاب في مملكة التصوف، وهي دون القطب، إن الصوفية متأثرة إلى حد كبير بنظرية المثل الأفلاطونية»(١).

ويقول كاهن التيجانية الأكبر أحمد: إن حقيقة القطبانية هي الخلافة العظمي عن الحق مطلقًا في جميع الوجود جملة وتفصيلاً، حيثما كان الرب إلهًا كان هو خليفة في تصريف الحكم وتنفيذه في كل من له عليه ألوهية لله تعالى فلا يصل إلى الحلق شيء كائنًا ما كان من الحق إلا بحكم القطب، ثم قيامه في الوجود بروحانيته في كل ذرة من ذرات الوجود، فترى الكون كله أشباحًا.. لا حركة لها، وإنما هو الروح القائم فيها جملة وتفصيلاً، ثم تصرف في مراتب الأولياء، فلا تكون مرتبة في الوجود للعارفين والأولياء خارجة عن ذوقه، فهو المتصرف في جميعها، والممد لأربابها، وبه يرحم الوجود، وبه يتقي الوجود في بقاء الوجود رحمة لكل العباد، وجوده في الوجود حياة لوجود الكلية وتنفس نفسه يمد الله به العلوية والسفلية، ذاته مرآة مجردة يشهد فيها كل الوحد» كان هذا عن حقيقة القطب، فماذا عن علمه؟

يقول التيجاني أيضاً: ومما أكرم الله به قطبه أن يعلمه علم ما قبل وجود الكون، وما وراءه وما لانهاية له وأن يعلمه علم جميع الأسماء القائم بها نظام كل ذرة من جميع الموجودات، وأن يخصصه بأسرار دائرة الإحاطة وجميع فيوضه، وما احتوى عليه (٣)

ثم يقول عن القطب: «قطب الأقطاب في كل وقت لا تقع بينه وبين الرسول حجابية أصلاً، وحيثما جال رسول الله من حضرة الغيب ومن حضرة الشهادة، إلا وعين قطب الأقطاب متكمنة من النظر إليه لا يتحتجب عنه في كل لحظة من اللحظات (٤).

وحسبك هذا من تلك الأسطورة التي ألهتها الصوفية، وجعلت منها ربًا أكبر يعبد، ويخشى ويرهب!!

٢-جواهر المعاني صـ ٨١ وما بعدها.

٤-جواهر المعانني صـ٦٣ .

١-هذه هي الصوفية صـ٥١.

٣-جواهر المعاني جـ ٢صـ٧٩.

فماذا عن أعوان القطب ؟

أولا:-

الإمامان: وهما بمنزلة الوزيرين له، أحدهما لعالم الملك، والآخر لعالم الملكوت. ثانيا:

الأوتاد الأربعة: وقيل هم ثلاثة، كلما مات قطب الوقت أقيم مكانه واحد منهم، وعلمهم فيض من قطب الأقطاب. وإن ماتوا فسدت الأرض.

ثالثا:

الأبدال: والأبدال حقيقة روحانية تجتمع إليها أرواح أهل ذلك الموطن الذي رحل عنه وليه، وعددهم أربعون، اثنان وعشرون منهم بالشام، وثمانية عشر بالعراق.

رابعا:-

النجباء: وهم دون الأبدال، ومسكنهم مصر: وعملهم أن يحملوا عن الخلق أثقالهم وعددهم سبعون.

خامسا:

النقباء وعددهم ثلثمائة، وقيل خمسمائة، وهم الذين يستخرجون حبايا الأرض(١).

تلك هي مملكة الأساطير التي ابتدعتها خرافات الصوفية الحمقي وخيالاتهم المخبولة، ليستعبدوا الخلق لما يشتهون، وليجعلوا منهم أحلاس رهبة منهم، وخوف مذعور.

تلك هي المملكة التي ابتدعها أوهام الصوفية ازاء ملكوت الله، ليغصبوا بها من الأحياء أقواتهم وإيمانهم!!

أترى ما بقى لله وملائكته ورسله؟!!

الله أكبر. له الملك في الدنيا وفي الآخرة(٢).

<sup>·</sup> ١-جامع الأصول للكمشخانلي صـ٩٣.

٢-هذه هي الصوفية ص٥٥١.

شبهات التصبوف

## \* الديوان الصوفى:

للصوفية أسطورة تزعم أن في الوجود ديوانًا باطنيًا، يحكم فيه القطب الأكبر بما يشاء، ويُصَرَّف هو ومن معهمن أقطاب صغار – أقدار الوجود. إنه عند الصوفية محكمة عليا يحاكم فيها الأقطاب أقدار الله، دون أن تستطيع أية قدرة إلهية نسخ حكم لها. وقد وصف الدباغ هذا الديوان، وفصل مهماته، فلنترك الحديث له.

-101

يقول الدباغ (١): «الديوان يكون بغار حراء، فيجلس الغوث خارج الغار ومكة خلف كتف الأيمن، والمدينة أمام ركبت اليسرى، وأربعة أقطاب عن يمينه، وهم مالكية على مذهب مالك بن أنس، وثلاثة أقطاب عن يساره، واحد من كل مذهب من المذاهب الثلاثة. والوكيل أمامه، ويسمى: قاضى الديوان، ومع الوكيل يتكلم الغوث.

الدباغ مغربي ، لمذهب مالك السيطرة في المغرب ، فكان لابد من هذه العصبية التي جعلت الدباغ يزعم أن الأربعة الأقطاب كلهم مالكية!! ترى على أى مذهب كان أولئك الأقطاب قبل مالك؟!! ولو أن المتكلم كان حنفياً لقال: إنهم حنفيون!! «أهل التصريف والذين يحضرون الديوان ولغتهم».

«والتصرف للأقطاب السبعة على أمر الغوث، وكل واحد من الأقطاب السبعة تحته عدد مخصوص يتصرفون تحته ويحضره النساء وصفوفهن ثلاثة، ويحضره الكُمَل من الأموات، ويكونون في الصفوف مع الأحياء، والأموات حاضرون في الديوان ينزلون إليه من البرزخ يطيرون طيراً ، بطيران الروح، وتحضره الملائكة والجن، وفي بعض الأحيان يحضره النبي وكلامه مع الغوث

وأما ساعة الديوان، فهي الساعة التي ولد فيها النبي على ، والأنبياء يحضرون في ليلة واحدة، وهي ليلة القدر، فيحضره في تلك الليلة الأنبياء والمرسلون، ويحضره الملأ

١ –الإبريز للدباغ جـ ٢ صـ ٢ –٩ مختصرا:بتصرف.

الأعلى من الملائكة المقربين، ويحضره سيد الوجود مع أزواجه الطاهرات(١)، ولغة أهل الديوان هي السريانية(٢) لاختصارها، ولأن الديوان يحضره الأرواح والملائكة، والسريانية هي لغتهم، والصغير من الأولياء يحضره بذاته!!.

وأما القطب الكبير فلا تحجير عليه، فإنه يدبر على رأسه، فيحضره، ولا يغيب عن داره، لأن الكبير يقدر على التطور على ما شاء من الصور، ولكمال روحه تدب له إن شاء ثلثمائة وستين ذاتًا (٣)، !!

وقد يغيب الغوث عن الديوان، فلا تحضره ، فيحصل بين أولياء الله من أهل الديوان ما يوجب اختلافهم، فيقع منهم التصرف الموجب لأن يقتل بعضهم بعضا<sup>(٤)</sup> وإذا حضر سيد الوجود مع غيبة الغوث ، فإنه يحضر معه أبو بكر وعمر وعشمان وعلي والحسن والحسين و فاطمة ، وتجلس فاطمة مع جماعة من النسوة اللاتي يحضرن الديوان .

وأهل الديوان إذا اجتمعوا فيه، اتفقوا على ما يكون من ذلك الوقت إلى مثله من الغد، فهم يتكلمون في قضاء الله تعالى في اليوم المستقبل والليلة التي تليه (٥) ولهم التصرف في العوالم كلها السفلية والعلوية، وحتى في الحجب السبعين، فمنهم الذين يتصرفون فيه، وفي أهله، وفي خواطرهم، وما تهجس به ضمائرهم، فلا يهجس في خاطرهم واحد منهم شيء إلا بإذن أهل التصرف (٢) وإذا كان هذا في عالم الرقا الذي هو فوق الحجب السبعين التي هي فوق العرش فما بالك بغيره من العوالم؟!!

١-هكذا وسط الرجال تكون زوجات النبي الطاهرات؟!!

٢-تدبر الكيد الخفى للغة العربية ، لغة القرآن الكريم .

٣-أى بعدد أيام السنة الكبيسة ، فله في كل يوم إذن جسد جديد.

٤-يسفكون الدم ظلمًا، ومع هذا فهم أقطاب كبار يتصرفون في أقدار الوجود، والله يقول ﴿من قتل نفسا بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعا﴾«المائدة ٣٣٥.

٥- والله يقول ﴿وما تدرى نفس ماذا تكسب غدا، الأحزاب ٣٤٠.

٦- لقد وصف الله نفسه بأنه عليم بذات الصدور، وقد وصف الصوفية أقطابهم بهذا وأكثر.
 منه فماذا تقول فيهم ؟

«انعقاد الديوان في غير الغار» ويكون الديوان في موضع آخرغيرغار حراء مرة في العام في موضع يقال له: زاوية أسا، خارج أرض سوس، بينها وبين أرض غرب السودان، فيحضره أولياء السودان، ويجتمعون في غير هذين الموضعين السابقين، لأن الأرض لا تطيقهم» ا.ه.

هذا هو الديوان الصوفي، كما وصفه كاهن صوفي كبير نقلته بلفظه نفسه، بل قل: هذه هي أسطورة الوثنية المخبولة الحمقاء

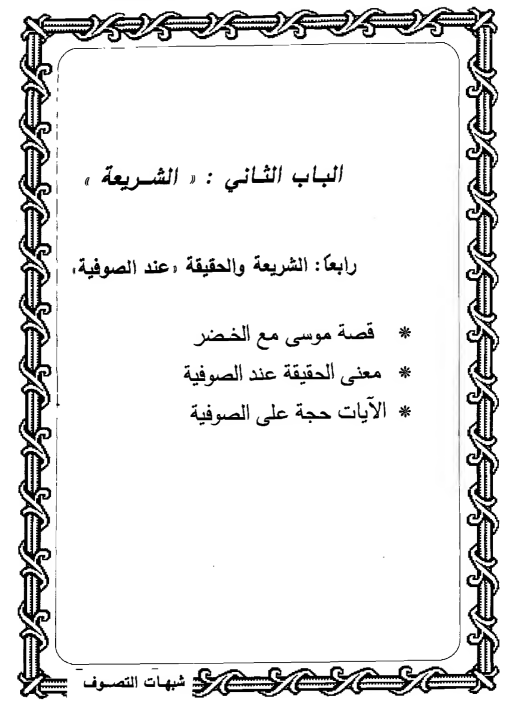
يقول نيكلسون في كتابة «الصوفية في الإسلام» (١) وللأولياء حكومة باطنة يرون أن عليها يتوقف نظام العالم، ورأس هذه الحكومة الأعلى، ويسمى: القطب، وهو أرفع صوفية عصره، وإليه رئاسة الاجتماعات التي يعقدها في انتظام مجلس شوراه الموقر!! وأعضاء هذا المجلس لا يعوقهم عن الحضور حواجز الزمان والمكان وإنما يأتون من أرجاء الأرض في لمحة طرف العين يعبرون البحار والحبال والصحارى في يسر بالغ، ودون القطب درجات مختلفة من الأولياء، وقد عدها الهجويرى في ترتيب تصاعدى كما يلى: الأخيار الد ٠٠٠ فالأبدال الد ٠٤، الأبرار الد ٧، فالأوتاد الد ٤، فالنقباء السلام وهؤلاء جميعا يعرف الواحد منهم الآخر، ولا يعمل الواحد منهم إلا برضى الباقين، وعمل الأوتاد الطواف حول الأرض جميعاً في كل ليلة، فإن كان هناك مكان لم تقع وعمل الأوتاد الطواف حول الأرض جميعاً في كل ليلة، فإن كان هناك مكان لم تقع أعينهم عليه، بدت فيه في اليوم الثاني شائبة نقص، فيخبرون القطب حتى يجعل همه إلى ذلك المكان المشوب، فيبرأ عما أصابه بفضل القطب» ا- هـ.

وكم للصوفية مثلها من أساطير، قتلة سفاحون وسفاكون للدماء و ينعتهم الدباغ بأنهم يتصرفون في أقدار الله وملكوته؟!! فماذا بقى للرب الصوفي، وهذا ملكه في قبضة السفاكين(١)؟!!

\*\*\*

۱-هذه هي الصوفية ٩ ٥ ١ - ٢ ٦ ١ بتصرف.





رَفْعُ حبر (لرَّحِيُ الْفِرْدِي (سِلَتِهَ لَانِيْرُ الْفِرُودَي www.moswarat.com



### رابعاً: «الشريعة والحقيقة، عند الصوفية

إن من أصول المتصوفة، وقواعد طرقهم البدعية تقسيم العلم إلى ظاهر وباطن والدين الاسلامي إلى شريعة وحقيقة، وأضافوا إلى الدين الاسلامي (الطريقة) وقالوا: الطريقة هي الوسيلة، والثمرة هي الحقيقة

وهذا التقسيم للعلم والشريعة، وتلك الإضافة للدين لا شك أنه من أكبر الإحداث في دين الله تعالى، وسبحان الله كيف يتصرفون في دين الله وكأنهم مأذون لهم بالزيادة والنقصان؟ وكأنهم عموا عن قول الرسول علله: «وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(١).

وقوله: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(٢).

وسبحان الله كيف لا يتورعون عن الكذب عن أثمة الإسلام فينسبون إليهم شر البدع وأسوأها، ولنستمع ما يقولون عن مالك إمام دار الهجرة رحمه الله تعالى، القائل: من ابتدع في الاسلام بدعة فرأها حسنة، فقد زعم أن محمداً على خان الرسالة، وذلك أن الله تعالى يقول: ﴿ اليُّومُ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَذَلك أن الله تعالى يقول: ﴿ اليُّومُ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي

إنهم قالوا إن مالكاً رحمه الله تعالى قال: «من تصوف ولم يتفقه فقد تزندق ومن تفقه ولم يتصوف فقد توندق ومن تفقه ولم يتصوف فقد تفسق، ومن جمع بينهما فقد تحقق، فانظر كيف يفترون على «مالك» الكذب وهو السيف المسلط على رؤوس المبتدعة، وهم يعلمون، ليبرروا بكذبهم ما وضعوا من أصول وقواعد لم ينزل الله بها من سلطان و كأنهم على وفاق مع واضعى قاعدة: «الغاية تبرر الوسيلة» وهم اليهود. وإلا فقل لى بربك: كيف يكذبون على إمام جليل من أئمة الاسلام مثل هذا الكذب الفاضح الممقوت.

فهل من المعقول أن يقول عالم بشريعة الله، قائم بنشرها وتعليمها والذب عنها، كمالك رحمه الله تعالى: إن من تفقه ولم يتصوف فقد تفسق أي صار طالباً للفسق

٢-أخرجه البخاري ومسلم.

١-أخرجه الترمذي .

٣-سورة المائدة أية٣.

قائماً به، والرسول عَلَيْهُ يقول: «من يُرد الله به خيراً يفقهه في الدين»(١).

وهل التصوف عرف على عهد مالك وأصبح ذاشأن حتى يقول «مالك» ما قالوا من الكذب والساطل؟ اللهم لا، لا، إن التصوف لم يظهر ولم يعرف بين المسلمين إلا بعد انقراض أهل القرون المفضلة، وأخذ الشر والفساد ينتشران في بلاد المسلمين.

والذي لا شك فيه أن للقوم من وراء وضع هذا الأصل أهدافًا يهدفون إليها ويريدون تحقيقها والوصول إليها، وهي تتلخص في النقاط الآتية:-

\* تحويل أمة الاسلام إلى أمة سلبية، لا تبدى ولا تعيد، تعيش على الفقر والتزهد والإتكال حتى تبيد وتفنى، وهذا هو الهدف الرئيسي الذي من أجله وضع التصوف، وشارك في وضعه ونشره والدعوة إليه أكبر خصوم الإسلام وأعدائه من زنادقة اليهود وساعدهم على ذلك أغرار المسلمين وجهالهم مع شديد الأسف.

\* استباحة المحرمات وغشيان كبائر الإثم والفواحش وبخاصة المشائخ المربين من رؤساء الطرق تسترًا تحت شعار قولهم: الحقيقة غير الشريعة ،إذ يجوز لصاحب الحقيقة ما لا يجوز لصاحب الشريعة في حكمهم وما تقتضيه أصولهم (٢).

\* صرف المسلمين عن العلوم الشرعية وتزهيدهم فيها، وشغلهم بما يسمونه بالعلوم الباطنية الخيالية، ويدل على صحة هذا القول الجنيد وهو إمام المتصوفة في زمانه: أحب للمبتدى = المريد أن لا يشغل قلبه بهذه الثلاث وإلا تغير حاله: الكسب، وطلب الحديث، وأحب أن لا يقرأ ولا يكتب لأنه أجمع لهمه، فما معنى لا يقرأ ولا يكتب؟

أنه لا يتعلم، فإذ لم يتعلم فكيف يعبد الله تعالى عبادة تزكى نفسه وتؤهله لولاية الله تعالى، كأنهم يقولون، إن المريد ليس في حاجة إلى العلم ولا إلى العبادة. ،إذا يكفيه الذكر والأوراد يلازمها حتى يصبح من أهل الكشف والعلم اللدني، وبذلك يستغنى بعلم الباطن عن العلم الظاهر، وبعلم الحقيقة عن الشريعة (٣).

١-متفق عليه. ٣- إلى التصوف ياعباد الله صد ٣٤.

٢- إلى التصوف يا عباد الله ، فإن المؤمن لا يلدغ من جحر مرتين صـ٣٦ و ٣٣.

شبهات التصوف

\* وهذه حقيقة قصة موسى مع الخضر. التي بني الصوفية منها قاعدة الشريعة والحقيقة المزعومة - وقد وضحتها الأحاديث الصحيحة من خلال تفسير الآيات الواردة في سورة الكهف

أخرج البخاري عن أبيُّ بن كعب «رضى الله عنه» أنه سمع سول الله على يقول: «إن موسى قام خطيبًا في بني إسرائيل، فسئل أي الناس أعلم، قال أنا. فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم إليه، فأوحى الله إليه إن لي عبداً بمجمع البحرين هو أعلم منك قال : يارب وكيف لي به؟ قال: تأخــذ معك حوتاً فتجعله بمكتل فـحيثما فقــدت الحوت فهو ثم، فأخذ حوته فبجعله بمكتل ثم انطلق وانطلق معه فتاة يوشع بن نون عليه السلام حتى إذا أتيا الصخرة وضعا رؤسهما فناما واضطرب الحوت في المكتل فخرج منه فسقط في البحر فاتخذ سبيله في البحر سربًا، وأمسك الله عن الحوت جريه الماء فصار عليه مثل الطاق، فلما استيقظ نسى صاحبه أن يخبره بالحوت فانطلقا بقية يومهما وليلتهما حتى إذا كان من الغداة قال موسى لفتاه ﴿ النِّنَاعَٰدَآ عَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَر نَا هَنْذَانَصَبًا ﴾ ولم يجد موسى النصب حتى جاوز المكان الذي أمره الله به، قال له فتاه، ﴿ أَرَءَ يِتَ إِذَ أَوَيِّنَا ٓ إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِّ نَسِيتُ ٱلْحُوتَ وَمَآ أَنسَليْنِيهُ الِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنَّ أَذَكُرُهُواَأَغَنَذَ سَيِيلَهُم فِي ٱلْبَحْرِيجَةِ ﴾. فال فكان للحوت سِربًا، ولموسى وفتاه عجبًا، فقال ﴿ ذَالِكَ مَا كُنَّا نَبَغُ فَأَرْبَدًا عَلَى ٓءَاثَارِهِمَا قَصَصَا ﴾. قال فرجعا يقصان أثرهما حتى انتهيا إلى الصخرة، فإذا رجل مسجى بثوب فسلم عليه موسى، فـقال الخضر: وأنيُّ بأرضى السلام، فقال أنا موسى، فقال موسى نبى بني إسرائيل؟ قال: نعم، قال: أتيتك لتعلمني مما علمت رشدًا ﴿ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴾. يا موسى إنى على علم من الله علمنيه لا تعلمه أنت، وأنت على علم من علم الله علمكه الله لا أعلمه.

فِقَالَ مُوسَى ﴿ سَتَجِدُ فِي إِن شَآءَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَآ أَعْصِي لَكَ أَمْرًا ﴾.

قال له الخيضر ﴿ فَإِنِ أَتَبَعْتَنِي فَلَا تَسْتَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا ﴾ ،
 قانطلقا يمشيان على ساحل البحر ، فمرت سفينه فكلموهم أن يحملوهم فعرفوا الخضر فحملوهم بغير نول ، فلما ركبا السفينة لم يفاجئا إلا والخضر قد قلع لوحًا من ألواح

السفينة بالقدوم، فقال له موسى قد حملونا بغير نول (أجر)، فعهدت إلى سفينتهم فخرقتها لتغرق أهلها؟ ﴿ لَقَدْ جِنْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ إِنَّكَ لَنَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبَرًا ﴿ قَالَ لَا نُوْلِي عَالَ إِمْرًا ﴿ قَالَ اللّهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللّه عَلَى حرف السفينة فقط في البحر نقرة أو نقرتين، فقال له الخضر: ما علمي وعلمك في علم الله إلا مثل ما نقص هذا العصفور من هذا البحر .. (١).

وحقيقة هذا الأمر - كما تزعم الصوفية على لسان «ابن عجيبه» يقول: «وأما واضع هذا العلم «يعنى الصوفية» فهو النبى تلك علمه الله بالوحى والإلهام، فنزل جبريل أولاً بالشريعة فلما تقرر، نزل ثانياً بالحقيقة، فخص بها بعضاً دون بعض، وأول من تكلم فيه، وأظهره سيدنا على «كرم الله وجهه» وأخذه عنه. «الحسن البصرى»(٢).

\* وإنها لفرية جائرة الإفك على رسول الله، وبهت له بجريمة ملعونة، جريمة كتمان العلم، وأى علم؟ إنه علم ألحقيقة في دين الصوفية؟!!

أفيكتم الرسول الحق وعلمه ودلائله، وقد توعد كاتم العلم بعقاب شديد من الله «من كتم علمًا يعلمه الله إياه، ألجم يوم القيامة بلجام من نار»(٢).

ثم وراء هذا البهتان إتهام صريح لأبى بكر وعمر وعثمان، ومعهم خيار الصحابة من السابقين، بأنهم كانوا على ضلالة وجهالة مما يعرج بالروح إلى محبة الله. وراء محاولة حقود مصممة على تجريد الجماعة الاسلامية من خيار سلفها وخيار خلفها من صفة الإيمان الحق، وحسب الصوفية أن تبوء هى وحدها بما تبهت به الصديقين والشهداء» (٤).

١-تفسير ابن كثير جـ٣ صـ٩٢ و٩٣.

٢-نقلا عن هذه الصوفية من إيقاظ الهمم في شرح الحكم لابن عجيبة حـ ١ طـ ١٩١٣م.

٣-حديث صحيح أخرجه أبو داود والترمذي وابن حبان والحاكم وصححه وقال الترمذي :

حسن صحيح

٤-هذه هي الصوفية صـ٣٣.

ليس هذا فقط، بل ذهب الصوفية إلى أنه من لم يعرف الحقيقة فهو زنديق فقالوا-: «في الحِكُمُ» من تشرع فقد تفسق».

وبما أن الشريعة تخالف الحقيقة في مخبرها وجوهرها. فلا يعاب على العصاة منهم، المخالفين لظاهر الشريعة، وقد أنشد واحد منهم قائلاً:

وإن كنت في عالم الشريعة عاصيًا فأنا في عالم الحقيقة طائع

«وأحيانا يعبر عن هذه القضية باسم (الظاهر والباطن) ويعتقدون أن للقرآن ظاهراً وباطناً كما هو معروف في تفسير ابن عربي المزعوم «التفسير الباطني للقرآن الكريم».

ويعنون بالظاهر: الاسلام المتمثل في نصوص الوحى. ويعنون بالباطن: التصوف الذى ينفلت من أى قاعدة أو قانون إنما يطلق حسب قاعدة باطن كل متصوف ، وحسبما يحس به من المواجيد، وأحيانا يقول: «حدثنى قلبى عن ربى بكذا وكذا» أوأنه يعصى باسم اطلاعه على اللوح المحفوظ فيقول جهلة الصوفية ـ يسوغون فجورهم ومروقهم من الشريعة ـ: إننا متحققون لا متشرعون».

وقولهم: إننا سابحون في بحار الشطحات، ثملون بخمرة الغيبة، ومن كان هذا شأنه لا يسأل عن صلاة ولا صوم لأن التكليف رفع عنه»(١).

وذلك برغم أن موسى خالف الخضر، والخضر قد ارتكب المعاصى في ظاهر الأمر، ولكنه كان في الحقيقة طائعًا، مفضلاً على موسى الذي عَلِمَ عِلَمَ الشريعة فقط، وفاتهم أن الله قد علم كل منهما علمًا لم يعلمه الآخر، كما فاتهم أيضا أن الخضر كان على شريعة بخلاف شريعة موسى، ونسوا أن هذا الذي فعله «الخضر» كان بوحى من الله. وعن علم من عند الله، وبأمر الله. كما أشارت الآيات: ﴿ وَالْمَيْنَا لُهُ رَحْمَهُ مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَمْ عِنْ الله عَلَمَ الله عَلَمَ عَنْ الله عَلَمُ عَنْ أَمْرِي ﴾ فدل ذلك على نبوة مِنْ عَنْدِنَا وَعَلَمْ عَنْ أَمْرِي ﴾ فدل ذلك على نبوة

الخضر على الصحيح».

١-النصوف في الميزان .د/مصطفى غلوش صد ١٥٢ و١٥٣ بتصرف.

### \* قصة ، موسى مع الخضر ، .

وكيف يحتجون على هذا الباطل بخرق الخضر عليه السلام للسفينة، وقتله للغلام الزكى، واقامت لجدار البتيمين، وإنكار موسى عليه ، ذلك أن موسى كان من أهل الظاهر، فأنكر، والخضر من أهل الباطن فأقر، وما دروا أن الخضر فعل ما فعل بأمر الله وحيه إليه حسب شريعته التي تعبده الله تعالى بها وأن موسى أنكر لأن ما فعله الخضر لا يجوز في شريعة موسى التي تعبده الله تعالى بها، كما علمت.

ولهذا لما قال له الخضر: إنى على علم مما علمنى الله، وأنت على علم مما علمك الله، فسكت موسى واطمأن، إذ كانت الشرائع تتعدد بتعدد الرسل، ولم تجتمع الشرائع إلا في شريعة الإسلام حيث نسخ الله كل ما سبقها من الشرائع التي جاءت بها الرسل قبل النبي خاتم الأنبياء محمد « مَنْ الله على العمل بغير شريعة الإسلام التي ظاهرها هو باطنها، وباطنها هو ظاهرها، شريعة واحدة لا ثانية لها ولا ثالثة.

وبناء على هذا فإنه لا حجة لهم على تقسيم العلم إلى ظاهر وباطن، والدين الإسلامي إلى شريعة وحقيقة (١).

ويقول شيخ الاسلام «ابن تيمية»: إن قصة الخضر مع موسى عليه السلام، ليس فيها خروج عن الشريعة، وإن أمثال هذه القصة تقع كثيراً للمؤمنين كأن يختص أحد شخصين بعلم سبب يبيح له ذلك والآخر لايعلم ذلك السبب وإن كان أفضل منه.

وضرب لذلك شخصين دخلا بيتًا لشخص ثالث، وكان أحد الشخصين يعلم طيب نفس صاحب البيت بالتصرف فيه، إما بإذن لفظى له أو بغير ذلك، والآخر لا يعلم ذلك، فالأول إن تصرف في البيت فقد أتى مباحًا في الشريعة، والآخر لا يتصرف فيه بهذا السبب. أي حتى لا يأتى محظوراً في الشريعة، فخرق السفينة وقتل الغلام وغيره كان من هذا الباب»(٢).

١- إلى التصوف يا عباد الله صـ٣٣ و ٣٤.

۲-مجموع الفتاوي «ابن تيمية» جـ١ صـ ٤٢٦ بتصرف .

هذا وقد وردت قصة الخضر وموسى عليهما السلام في القرآن الكريم في سورة «الكهف» وقد أوضحت هذه القصة معنى تفرد الله عز وجل بالملك والحكمة والإرادة والعلم، وأنه ما من ملك مقرب ولا نبي مرسل إلا علمه محدود، وملكه محدد وإرادته محدودة، فلا يجوز ولا يمكن لأحد أن يتعدى حدود ما أعطاه الله من علم أو إرادة، فإن لله عز وجل أن يهب من يشاء ما يشاء من ذلك كيف ومتى شاء»(١).

فهل تدين الصوفية بهذا، وبذلك تعتقد؟

إن القصة فيها حجة على الصوفية، لا لها، ليس فيها الزعم بأن الولى يأتى بما ينكره الشرع باسم الحقيقة، أو ترك الشريعة باسم «العلم اللدنى» فهل ورد هذا اللفظ في القرآن أو السنة.

إن كلمة «العلم اللدنى» المأخوذة من قوله تعالى: ﴿وَعَلَّمْنَكُمُونَ لَّدُنَا عِلْمًا ﴾ (٢) لا تعدو أن تكون بمعنى «عند». «من لدنا» أى «من عندنا» وقد ورد فى القصة نفسها ﴿ قَلْهُ بَلَغْتَ مِن لَّذَنِي عُذِرًا ﴾ أى من عندى. والقصة ليس فيها خروج على الشريعة. كما بين الشيخ «ابن تيمية» وأن أمثالها يحدث كثيراً لمجرد أن اطلع شمخص على أمر من الأمور دون أن يطلع عليه الشخص الآخر، وإن كان ذلك أمرًا معلومًا عند بقية الناس.

وأما بالنسبة للشرع الإسلامي اليوم فليس يخفى على عامة المؤمنين وخاصتهم شيء منه...

وإن جهله شخص أو أكثر فلا عبرة بإنكارهم إن أنكروا ما يعلمه عامة المؤمنين وعلماؤهم من الدين.

أما أن يأتي شخص أو جماعة ما ينكره جماعة المسلمين وعلماؤهم متأولين شيئا من الدين أو مدعين أن عندهم علما خاصًا بهم دون جماعة المسلمين.

١- موقف «ابن تيمية» من التصوف والصوفية ٣٣ و٣٤.

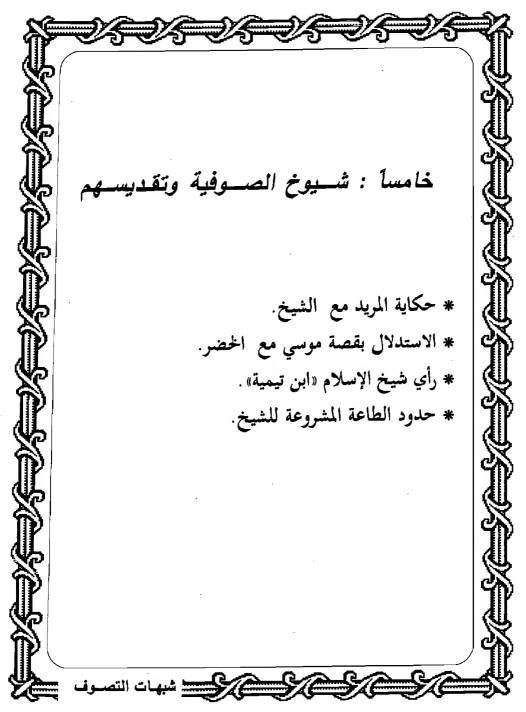
٢-سورة الكهف ، الآية ٦٥ .

فهذا لا يسلم لهم إطلاقًا، فقد ثبتت قواعد الدين، وحتمت الرسالات برسالة محمد ( على الله و كملت الرسالة في حياته ( على ). كما قال تعالى: ﴿ الْيُومَ أَكُمَلْتُ لَكُمُ مَا قَالَ تعالى: ﴿ الْيُومَ أَكُمَلْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دِينًا ﴾ (١) أ.هـ (٢) . دِينَكُمْ وَأَمَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامُ دِينًا ﴾ (١) أ.هـ (٢) .

\*\*\*

١٠ ﴿ سُورَةُ الْمَائِدَةُ الْآيَةُ ٣ .

٢ موقف الإمام إبن تيمية من التصوف والصوفية ص٢٢٢.



رَفْعُ عبد (الرَّجِيُّ الْفِرْدِيُّ (أَسِلْتَهُ (الْفِرْدِيُ (سِلْتَهُ (الْفِرْدِيُّ (www.moswarat.com

#### خامسا:

# \* شيوخ الصوفية وتقديسهم ،حكاية المريد مع الشيخ ، .

ما ألحفت الصوفية في شيء إلحافها في الدعوة إلى اتخاذ شيوخها أرباباً من دون الله، ففرضت على «الدرويش» أن يكون وطاء «ذليلاً» لشيخه مُستَعبد الفكرة سليب إلارادة، كجثة الميت في يد الغاسل، وجعلت هذه العبودية الممتهنة أولى الدلائل على طاعة المريد لشيخه، وعلى حبه له، وعلى أنه يرقى معارج الوصول إلى جظائر القدس، اسمع إلى «طيفور البسطامي» يقول: «من لم يكن له أستاذ، فإمامه الشيطان» (١) وإلى صاحب «لطائف المنن» يزعم. «من لم يكن له أستاذ يصله بسلسلة الأتباع، ويكشف له عن قلبه القناع، فهو في هذا الشأن لقيط لا أب له، دعي لا نسب له» (٢).

وإلى «محمد عثمان» يقرر آداب المريد مع شيخه: «ومشاهدتك له في كل حال ورد عليك أنه بواسطته إليك يأتي، ومنها أن تجلس جلوس الصلاة عنده، وأن تفنى فيه، وألا تجلس فوق سجادته، ولا تتوضأ بإبريقه ولا تتكىء على عكازه، واسمع ما قال بعض الأصفياء: من قال لشيخه: لم؟ لا يفلح، ولتكن محضره في قلبك وخيالك، فإن غفلت عنه وقتا، فهذا من مقتك، واجتهد في أن تنال مقام الفناء فيه، فمن ثم ترقى إلى مقام البقاء به (٣).

وقد نظمها مصطفى البكري. في «بُلغة المريد» فقال:

ولو بعصیان أتى أذى فُرض لدى مخسل، لتبق دانسى ولا تنم له على وسادة (٤).

وسلَـــم الأمر، لا تعترض وكن لــديه مـثل ميـت فان ولا تـطأ له علــى سجــادة

وفد سبقه الجيلي بهذا، فقال:

١ – الفتوحات الإلهية في شرح المباحث الأصلية صـ ١٤٧ ط١٩١٣ م .

٢-المصدر السابق صـ ٢ ١ .

٣-الهبات المقتبسة لمحمد عثمان ط٩٣٩م

٤-بلغة المريد للبكرى.

وكن عنده كالميت عند مغسل: يقلبه كيف شاء وهو مطاوع(١).

وتحتم الصوفيه على المريد ألا يعصى شيخه في أمر أو نهي، وإن رآه يخالف السنة المحمدية(٢).

ولكى يظل «الدرويش» تحت قبضة الشيخ يستذل كرامته، ويغصبه ماله وعرضه، قررت الصوفية على لسان الشعراني: «إن من أشرك بشيخه شيخاً آخر وقع في الشرك بالله»(٣).

« وأن من أخذ الطريق على غير شيخه، كان على غير دين»(١).

وكتب الصوفية طافحة بمثل تلك المنكرات التي تهدر الكرامة والقيم الانسانية النبيلة، وتجعل من الانسان لقى طريح الذل والهوان، والصغار، وموطئا مستعبداً لكل نعل نجسة باغية الوطء ، تنزو بالرجس الحقير، وهذا سر ما ترى عليه الصوفية من انشطارها شطرين، شطر معبود، وآخر عابد، وسر ما يروعك إذ تبصر شيخًا كبيرًا يلعق نعل طفل صغير ما زال يتعثر في خراءته، ويتلطخ بنجاسة بوله!! لا لشيء سوى أنه حفيد مولاه شيخ الطريقة، ففيه سره، وفيه ربانيته!! وسر مخالفة الصوفية جميعا عن أمر الله لما يدينون به من أن شيوخهم لا يهمسون بهمسة إلا عن وحى من الله فقلوبهم العروش التي استوى عليها برحمانيته، وسماوات كبريائه وجلالة وجماله. وأقداس وحيه التي يفيض منها هداه!!(°).

يقول القشيرى: «من صحب شيخًا من الشيوخ، ثم اعترض عليه بقلبه، فقد نقض عهد الصحبة، ووجبت عليه التوبة!!، على أن الشيوخ قالوا: حقوق الأستاذين لا توبة منها»(٦).

١-منحة الأصحاب للرطبي صـ ٧٥ .

٢-أنظر قواعد الصوفية ص١٣١

٣-قواعد الصوفية ص٥٥ ١

٤-لطائف المنن جـ٢ صـ٧،١

٥-هذه هي الصوفية صـ١٢٣ و١٢٤

٦-الرسالة للقشيري صـ ٥١.

وتؤكد الصوفية على أن المريد لا يبلغ مبلغ الرجال ولا درجـة الأولياء. إلا باتخاذه لشيخيؤدبه.

يقول القشيري أيضا: «لو أن رجلاً جمع العلوم كلها، وصحب طوائف الناس لا يبلغ مبلغ الرجال إلا بالرياضة من شيخ أو إمام مؤدب»(١).

ويقول الدكتور عبد الحليم محمود «ولا بد في التصوف من شرط جوهري هو التأثير الروحي، وبتعبير أدق «البركة».

وهي لا تأتي إلا بواسطة شيخ»(٢).

وتتمثل هذه البركة ومدى الحاجة إليها فيما روى عن الشيخ عبد القادر الجيلاني (٣) في ترجمته في الغنية،

قال المترجم: (كان رضى الله عنه يقول: عثر الحسين الحلاج، فلم يكن في زمنه من يأخذ بيده، وأنا لكل من عثر مركوبه من أصحابي ومريدي ومحبى إلى يوم القيامة، آخذ بيده، ياهذا فرسى ملجم، ورمحي منصوب، وسيفي شاهر وقوسى موتر، أحفظك وأنت غافل»(3).

فانظر إلى ما وصل إليه بعض الصوفية من المبالغات في إظهار مدى الحاجة من المريد للشيخ حتى لم يتورعوا عن إدعاء أنه يحفظه وهو غافل، كأنه قد شارك الله عز وجل في ملكه، تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا.

ولا شك أن إثبات النص هنا لا يدل على أن الشيخ قاله فعلاً، ولكن يدل على مدى ما وصل إليه بعض الصوفية من مبالغة في تصوير حاجة المريد إلى الشيخ سواء صح ذلك عنه أم لا(°).

١-الرسالة للقشيري صـ ٤٤.

٢- المنقذ من الضلال، عبد الحليم محممود ص٥٧ ٢

٣–هو أبو صالح عبد القادر بن موسى بن عبد الله، المتوفى عام ٥٦١ بغداد.

٤-الغنية ، عبد القادر الجيلاني ص٣(مقدمة المترجم)

٥-موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية ص٢١١ و ٢١٢ .

كما اعترف بعض الصوفية في تصوير درجة الطاعة المطلوبة من المريد للشيخ، واشتهر ذلك عنهم. كما رأيت، ومما ورد عنهم أيضًا بني المبالغات قولهم: أن الشيخ لا يقبل مريده حتى يخضعه للامتحان والتجربة مدة قد تصل إلى ثلاثة أعوام، أي بعد فترة من الامتحان طويلة جدًا (١).

ويقول الإمام القشيري: «فمن رده قلب شيخ من الشيوخ فهو الشقى المحروم» (٢).

ويقول السهروردي: «وهكذا أدب المريد مع الشيخ أن يكون مسلوب الاختيار، لا يتصرف في نفسه وماله إلا بمراجعة الشيخ وأمره»(٣).

وهذه قصة أخرى يرويها الإمام القشيرى في رسالته، في باب «حفظ قلوب المشائخ وترك الخلاف عليهم» تؤكد شدة المبالغة في هذا الباب عندهم. فقال: «إن شقيقا البلخى وأبا تراب النخشبي قدما على أبي يزيد، فقدمت السفرة، وشاب يخدم أبا يزيد، فقال له: كل معنا يا فتى، فقال: «أنا صائم» فقال أبو تراب: كل ولك أجر صوم شهر، فأبى، فقال أبو يزيد: «دعوا من شهر، فأبى، فقال أبو يزيد: «دعوا من سقط من عين الله تعالى» - ثم يكمل القصة الإمام القشيرى فيقول: «فأخذ الشاب في السرقة بعد سنة فقطعت يده» (٤).

وهذا هو الغرض من إيراد القصة ، أى لبيان عاقبة من ترك طاعة شيخه ولو أمره يافساد طاعة الصوم التي دخل فيها، وهكذا يصل الأمر عندهم إلى حد أن من قال لشيخه: لا، لا يفلح أبدا.

فكل هذه مبالغات قد تؤدى إلى مفاسد كثيرة ، أقلها الإقرار بالمنكر إن ظهر من أحد الشيوخ التزاما بهذه الآداب الغريبة ، وبذلك يهدم المبدأ الإسلامي العظيم « مبدأ

١-الصوفية في الإسلام ، نيكلسون ص٣٧

٢-الرسالة للقشيري صـ٠٣٢.

٣-عوارف المعارف للسهروردي صـ٣٠٤.

٤-الرسالة للقشيري صـ ٥٩.

الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر» (١) .

هذا وإن من آدابهم أن لا يدخل المريد في صحبة الشيخ إلا بعد علمه بأن هذا الشيخ أقوم بالتأدب من غيره ، ثم يترتب على هذا ، أن من كان عنده تطلع إلى شيخ آخر لا تصفو صحبته ولا ينفذ القول فيه ، ولا يستعد باطنه لسراية حال الشيخ ، فالمريد يحب أن يوقن بتفرد شيخه بالمشيخة فتقوى محبته له ، فالمحبه هي الواسطة بين المريد والشيخ ، وليس العلم والتقوى ونحو ذلك (٢) .

وهذا يفسر لنا ما حدث بين أصحاب الطرق المختلفة من الصوفية من احتلافات لأنهم بعتقدون في مشائخهم أنهم أعلم أهل الأرض ، فكل طائفة يجب أن تثبت ذلك لشيخها ، وحيث إن الرابطة بين المريد والشيخ هي المحبة والطاعة ، وليس طلب الحق ، فلذلك لا يمكن لفريق أن يقر بالحق إن كان في جانب فريق آخر (٣) .

## \* استدلالهم بقصة الخضر مع موسى عليهما السلام :

وكما استدل الصوفية بقصة الخضر مع موسى عليهما السلام في مسألة « الحقيقة والشريعة » استدلوا هنا بها على جواز مبالغتهم في طاعة الشيخ ، يقول السهرودي: (١)

« وينبغى للمريد أنه كلما أشكل عليه شئ من حال الشيخ يذكر قصة موسى مع الخضر عليهما السلام ، كيف كان الخضر يفعل أشياء ينكرها موسى ، وإذا أخبره الخضر بسرها يرجع موسى عن إنكاره ، فما ينكره المريد لقلة علمه بحقيقة ما يوجد من الشيخ ، فللشيخ في كل شئ عذر بلسان الحكمة (٥) .

# \* رأي شيخ الإسلام ، ابن تيمية ، :

١ ـ موقف ابن تيمة من التصوف والصوفية صـ٢١٣

٢ ـ عوارف المعارف للسهرودي صـ ٤١٠ بتصرف

٣ ـ مرقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ ٢١٤

٤۔ هو عبد القادر بن عبد الله السهرودي « صاحب كتاب « عوارف المعارف » .

ه ـ عوارف المعارف للسهرودي صـ ٤٠٩

يخالف الشيخ ابن تيمية الصوفية في النقاط التي تقدم ذكرها عند الصوفية من مبالغة في تصوير حاجة المريد للشيخ ، ومبالغة في تصوير درجة الطاعة الواجبة على المريد تجاه شيخه ، وما استدلوا به من قصة الخضر مع موسى عليهما السلام ، ويبدى رأيه واضحا في هذه النقاط كما يلي : .

\* حاجة المريد إلى الشيخ « عند ابن تيمية » لا شك أن كل طالب علم مبتدئ محتاج إلى من سبقه في مجال العلم الذي يطلبه ليتلقى عنه ذلك العلم ، وهذا يحصل بالتلقى المباشر عن المعلم أو قراءة الكتب المختصة بذلك العلم على يد معلم أو أكثر ، وهذا إتمام في كل العلوم .

فإن كان طالب ذلك العلم ممن يملك القدرة على القراءة والفهم والتمييز بين الصحيح والسقيم ونحو ذلك وكانت مصادر ذلك العلم متوفرة ، فلا شك أن حاجته للمعلم تقل عن حاجة من لم يسبق له التعلم مطلقاً .

وإن كان الجميع محتاجين في بدايتهم إلى المعلم (١) .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: « وأما انتساب الطائفة إلى شيخ معين: فلا ريب أن الناس يحتاجون من يتلقون عنه الإيمان والقرآن ، كما تلقى الصحابة ذلك عن النبى كله وتلقاه عنهم التابعون ، وبذلك يحصل اتباع السابقين ، الأولين بإحسان ، فكما أن المريد يحتاج إلى من يعلمه القرآن ونحوه فكذلك يحتاج إلى من يعلمه الدين الباطن والظاهر ، ولا يتعين ذلك في شخص معين ولا يحتاج الإنسان في ذلك أن ينتسب إلى شيخ معين » (٢).

بل يؤكد الشيخ ابن تيمية في موقع آخر على أن من أمكنه الهدى من غير انتساب إلى شيخ معين فلا حاجة به إلى ذلك ، ولا يستحب له ذلك » (٣)

١ ـ موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صد ٢١٥

۲ ـ مجموع الفتاوي لابن تيمية صـ ۱۲ ه جـ ۱۱

٣ ـ المصدر نفسه جـ : ١١ صـ ١٤٥

إذا فالحاجة إلى المعلم مرتبطة بدرجة العلم والفهم لدى المتعلم أكثر من ارتباطها بمسألة «البركة» التي يؤكد عليها الصوفية .

ويخص شيخ الإسلام « ابن تيمية » « علم السلوك » بأنه من أسهل مايمكن تلقيه من الكتاب والسنة مباشرة .

ويستدل الشيخ على ذلك بأن جميع الصحابة رضى الله عنهم كانوا يعلمون السلوك بدلالة الكتاب في ذلك إلى فقهاء الصحابة ، ومع هذا لم يحصل بينهم نزاع في ذلك كما تنازعوا في بعض مسائل الفقه » (١)

وعلل الشيخ ابن تيمية ظهور الحاجة لدى بعض العباد والزهاد إلى تقليد شيخ معين في السلوك ، بأن سبب ذلك هو ماحصل لهم من إعراض عن طلب العلم النبوى الصافى ، الذي يعرف به طريق الله ورسوله (٢) .

أى أنهم حين أعرضوا عن قراءة الكتاب والسنة احتاجوا إلى تقليد الشيوخ في بدأياتهم ، ثم في أذكارهم وشكل عبادتهم وعددها وأوقاتها . وهذا كله موجود في القرآن الكريم والحديث الشريف باستفاضة بل إن الشيخ ابن تيمية يؤكد على أن مسائل السلوك من جنس مسائل العقائد كلها منصوصة في الكتاب والسنة ، وأن كل ماتنازع فيه الشيوخ من مسائل السلوك يوجد في الكتاب والسنة من النصوص الدالة على الصواب فيه مايفهمه غالب السالكين ، وإنما يعوز هؤلاء الإقبال على الطريق المشروع . وتجنب طريق البدع حتى لا يقع فيهم الخلاف » (٣) .

# \* حدود الطاعة المشروعة للشيخ من المريد:

حدد شيخ الإسلام ابن تيمية طاعة المريد المشروعة لشيخه بما حاصله ، أن المسلمين قاطبة لهم مرجع يرجعون إليه ، لا يخالفونه قيد أنمله ، وذلك المرجع هو الكتاب والسنة

١ ـ مجموع الفتاوي لابن تيمية جـ ١٩ صـ ٢٧٣

۲\_ المصدر نفسه جـ ۱۹ صـ ۲۷۳ بتصرف .

٣\_ مجموع الفتاوي لابن تيمية صد ٢٧٤ بتصرف.

فإن كان الشيخ - مهما علا أمره وارتفع شأنه - يملى على مريديه مايوافق الكتاب والسنة . والسنة فنعمت الطريقة و نعم المسلك ، وإن كان ما يمليه عليهم مخالفًا للكتاب والسنة . فالواجب رفضه ، فإنه « لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق » وليس أحدًا معصومًا إلا رسول الله عليه وهذا في الشيخ الذي ثبتت معرفته بالدين وعمله به وأما إن كان مبتدعًا بدعة ظاهرة ، أو فاجرًا فجورًا ظاهرًا فهذا يجب الإنكار عليه في بدعته و فجوره لا أن يطاع فيما يأمر به (١) .

ويقول الشيخ ابن تيمية: «وإن أمر أحد من الشيوخ أو غيرهم بما أمر الله به ورسوله وحيث طاعه الله ورسوله . فإن طاعة الله ورسوله واجبة على كل أحد في كل حال ، ولو كان الآمر بهما كائنًا من كان (٢) .

أما مسألة محبة الشيخ المستوجبة لطاعته العمياء - التي سبق أن عرضنا لها عند الصوفيه - فهذه مسألة قد أظهر الحق فيها شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فقال: «وأما من أحب شخصًا لهواه أو أن يحبه لدنيا يصيبها منه أو لحاجة يقوم له بها ، أو لمال يتأكله به ، أو لعصبية فيها ، ونحو ذلك من الأثنياء ، فهذه ليست محبة لله ، بل هذه محبة له وي النفس ، وهذه المحبة هي التي توقع أصحابها في الكفر والفسوق والعصيان»(٢).

ثم يقول الشيخ « وما أكثر من يدعى حب مشائخه لله ، ولو كان يحبهم لأطاع الله الذي أحبهم لأجله فإن المحبوب لأجل غيره تكون محبته تابعة لمحبة ذلك الغير (١٠) .

\* ويبين شيخ الإسلام ابن تيمية : أن قصة الخضر مع موسى عليهما السلام ليس فيها خروج عن الشريعة - كما وضحنا ذلك - وليس فيها كذلك ما يفيد - كما تزعم

١ ـ المصدر نفسه جـ ١ صـ ٢٧٣ بتصرف

٢ ـ مجموع الفتاوي جـ ١١ صـ ١١٥ بتصرف.

٣ ـ مجموع الفتاوى جـ ١١ صـ ٥٢٠

٤ ـ نفس المصدر حـ ١١ صـ ٢١٥

الصوفية أيضاً \_ أن المريد يجب أن يطيع الشيخ طاعة عمياء ، وأنه كلما أشكل عليه شئ من حال الشيخ لا يعترض عليه أو ينكره ، وإنما يتذكر حال الخضر مع موسي عليهما السلام ، كما ذكر ذلك السهروردي .

### وهذا قياس باطل من وجوه:

أولاً: القياس الذي جاء في كلامهم بين ما يجب للشيخ منهم ، وما جاء في قصة الخضر قياس مع الفارق ، فإن الشيخ الذي أوجبوا على المريد طاعته شخص عادى مكلف بما جاء به النبي على أما الخضر «عليه السلام» فهو شخص منحه الله تعالى من عنده رحمة ،علمه من لدنه علما «كما جاء في النص الكريم» فأين شيخ الصوفية من هذا الشخص الذي ميزه الله تعالى وأوحى إليه وأمره بذلك ، وأنزل فيه آية في كتابه الكريم ، وأخبر أنه غير مأمور بشريعة موسى ، بل علمه من الله مباشرة.

ثانياً: بعد هذا الفرق العظيم بين الخضر عليه السلام وبين غيره من المسائخ فإن موسى عليه السلام لم يكن مطيعًا طاعة عمياء، كما هو مطلوب من المريد في التصوف، بل كان يعارضه ويناقشه فيما جاء ليتعلمه منه. كما جاء في الآيات وبعد هذا، فلم يترك موسى الخضر حتى نبأه بالحكمة فيما أتاه من أعمال، فهل كان موسى في هذه القصة مطيعًا للخضر الطاعة العمياء التي يطلبها الصوفية من المريد؟ فأين الحجة في طلب الطاعة العمياء من المريد للشيخ في هذه القصة ؟

إلا إذا قلنا إن موسى عليه السلام كان مخطعًا في كل مافعله مع الخضرعليه السلام ، وهذا مالم يقله القرآن ، وحاشا أن يتكرر الخطأ من النبي بهذه الصورة - إن كان ذلك خطأ فعلا - والدليل من القرآن الكريم أن الخضر عليه السلام قال لموسى عليه السلام في أول صحبتهما ﴿ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴾ (١) .

أى أنه كان يعرف أن موسى عليه السلام لتمسكه بالشرع الذي أنزل الله إليه سيندفع إلى إنكار مايراه منكرًا ، ولو صدر من الخضر نفسه ، لأن هذا هو الوضع

١ \_ سورة الكهف آية ٦٧ .

السليم للمؤمن الحق.

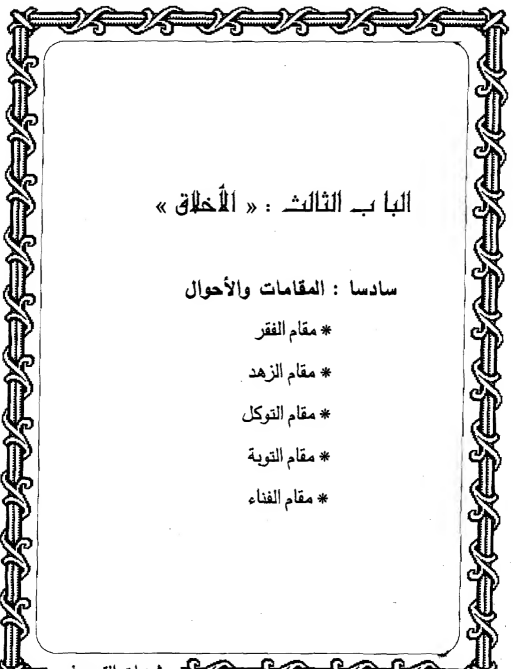
ولكن حين يعرف سر العمل الذى أنكره ويعلم أنه صادر من الله تعالى ، لا من عبد مثله لا يملك ضرا ولا رشدا ، هنا يرتفع الإنكار ويحل محله الاستسلام والطاعة ، لذلك قال الخضر لموسى عليه السلام فى نهاية صحبتهما ﴿ وَمَا فَعَلْنُهُ مَنَ أَمْرِي اللهِ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ (١)

وبعد هذا الشرح يتضح لنا أن القصة فيها حجة على الصوفية ، لا لها ، وإن طرح كلام الصوفية يؤدى إلى التسليم بأن الشيخ والولى يجوز أن يأتى بما ينكره الشرع ، ويجب على المريد حينئذ أن يتبعه في ذلك بدون إنكار عليه ، وهذا غاية الفساد والضلال والعياذ بالله (٢) .

١ ـ سورة الكهف ، آية ٨٢

٢ . موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صد ٢٢٠ . ٢٢١ بتصرف .

رَفْحُ عِس (لرَّعِيْ الْهِجَنِّ ي رُسِكْنَهُ (لاِنْدُرُ (لِفِرُو وَكُرِي www.moswarat.com



رَفْعُ عبر (لاَرَجِمْ لِي الْلِخْتَرِيَّ (سِكنتر) (لاِنْرِرُ) (الِنِودوكرِيِّين مستحدة (Constitution) المستحدد المستحد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد

:

مور لاترجي لاقتي لأسكت لافيز، لافزو مكسس

## \* سادسا : مقامات الصوفية وأحوالهم

#### أ ـ المقامات :

المقامات في اللغة جمع مقام وهو موضع القيام ، وهو إما أن يراد به أمر حسى كما قال تعالى : ﴿ وَأَتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِنْزَهِ عَرَمُصَلَّى ﴾ (١) قال المفسرون : مقام إبراهيم : الحجر الذي فيه أثر قدميه والموضع الذي كان فيه الحجر (٢) فهذا مقام حسى .

وقد يراد بالمقيام أمر معنوى ، كما في قبوله تعالى : ﴿ عَسَىٰٓ أَنْ يَبْعَثُكُ رَبُّكُ مَقَامًا مُّحَدُّمُودًا ﴾ (٣) فال في تفسير الجلالين : « وهو مقام الشفاعة في فصل القضاء » (١) فهذا مقام معنوي.

المقام عند الصوفية: استعمل الصوفية كلمه مقام لتدل على مرحلة من مراحل التعمق في العبادة ، وفي ذلك يقول الجرجاني في التعريفات « هو ما يتوصل إليه بنوع تصرف، و يتحقق به بضر ب تطلب و مقاساة تكلف (٥) .

وقد شرح هذا المعنى بعبارة أوضح « أبو نصر السراج » فقال :

« فإن قيل ما معنى المقامات » ؟

يقال : معناه مقام بين يدي الله عز وجل وفيما يقام فيه من العبادات والجاهدات والرياضات ، والانقطاع إلى الله عز وجل (٦) .

وهذا يعني أن الصوفية استعملوا كلمة مقام بمعناها المعنوي ، فالسالك عندهم يبدأ بمعام التوبة مثلا ، وهـو مقام معنوي ، ثم قـد ينتقل إلى مـقامـات أخرى كالـتوكل والصـبر والشكر ، ونحو ذلك وكلها من المقامات المعنوية (٧) .

٢ ـ تفسير الكشاف للزمخشري جـ ١ . صـ ٣١٠. ١ ـ سورة البقرة آيه ١٢٥ .

٣ \_ سورة الإسراء آية ٧٩.

٤ ـ تفسير الجلالين ،بهامش المصحف الكريم صد ٢٢٥ ط بمصر عام ١٣٧٠ هـ

٦ ـ اللمع ، أبو نصر السراج صـ ٦٥ ٥ ـ التعريفات للجرجاني ص ٢٠٣

٧ ـ موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صد ١٠٨،١٠٧.

### ب \_ الأحوال :

الأحوال جمع حال ، والحال في اللغة ، ما عليه الإنسان من خير أو شر (١) وقد استعمل الصوفية هذه الكلمة للدلالة على ما يمر بالسالك من صفات متغيرة كالخوف والرجاء والحزن والطرب ونحو ذلك .

يقول أبو نصر السراج ( وأما معنى الأخوال فهو ما يحل بالقلب أو تحل به القلوب من صفاء و كدر) (٢) .

ويقول القشيري (هو معني يرد على القلب من غير تصنع ولا اجتلاب ولا اكتساب) (٢)

وهذا يوضح لنا أن المراد بالأحوال عندهم معانى ترد على السالك من غير تكلف منه ولاتعمد ، خلافا للمقامات التى سبق أن عرفنا أنها مراحل من التعمق فى العبادة يصل إليها المرء بجهده ومثابرته ، وهذا هو معنى قولهم « الأحوال تأتى من عين الجود . والمقامات تحصل ببذل المجهود » (٤) .

تعدد المقامات والأحوال وتداخلها :

فى الواقع أن المقامات والأحوال ليس متفق على عددها عند الصوفية . كما أنها قد تتداخل بحيث يصعب التمييز بينهما ، وذلك لأن القواعد التى وضعوها للتمييز بين المقامات والأحوال هى فى الحقيقة غير مضطردة فيما ذكروه من الأحوال والمقامات ، مثال ذلك أنهم يقررون أن المقامات لها صفة الديمومة بينما الأحوال لها صفة التغيير المستمر .

يقول القشيرى : « وصاحب المقام ممكن في مقامه ، وصاحب الحال مترقي عن حاله»(٠) ،مع هذا فإن منهم من أشار إلى بقاء الأحوال ودوامها . كما قال القشيرى

١ - منحة الجليل بتحقيق شرح ابن عقيل جـ ١ صـ ٦٢٥ الرابعة عام ١٣٨٤ هـ.

٣- الرسالة للقشيري صـ ٤ ٥

٢-اللمع، أبو نصر السراج صـ ٦٦

٥ ـ نفس المصدر السابق والصفحة

٤- نفس المصدر السابق والصفحة

نفسه ، « وأشار قوم إلى بقاء الأحوال ودوامها » (١) .

ثم إن قولهم إن المقام له صفة الديمومة معارض بقولهم : إن المرء يترقى من مقام إلى مقام، وبهذا تنتفي صفة الثبات المذكورة .

وأيضا نرى أن بعض الصوفية يعتبر بعض الأمور كالخوف من المقامات ، كما ورد ذلك عن « أبى طالب المكى » (٢) بينما يعتبره غيره من الأحوال . كما ورد ذلك عن أبى نصر السراج » (٣) واعتبر القشيرى «الرضا » من ضمن الأحوال (٤) بينما اعتبر « أبو نصر السراج » الرضا من ضمن المقامات (٥) .

والرأى الجامع للرأيين السابقين هو أن الحال كان في بدايته معنى يطرأ ويزول ، فلا استقرار له ، ولكنه بالتكرار قد يصير معنى راسخًا لا يزول .

ومن هنا يمكن أن يصبح ذلك المعنى مقاما عند صاحبه في النهاية، مع أنه كان في بدايته حالاً يطرأ ويزول وقد مثلوا لهذا بحال المراقبة الذي يطرأ ويزول مرات عديدة عند السالك ثم يصبح مقامًا لصاحبه، وذلك حين يغلب عليه مراقبة الله في جميع أعماله وأحواله ، وهذا هو الرأى السديد الذي يحل المشكلة من أساسها وقد ذكره السهروردي ، وأبو الفيض المنوفي (١).

١- نفس المصدر السابق والصفحة

٢- قوت القلوب ، لأبي طالب المكي جـ ١ صـ٣٦٤

٣- اللمع ، للسراج صـ ٨٩

٤- الرسالة للقشيري صـ٤٥

٥- اللمع، للسراج صد ٦٥

٦- راجع/ موقف ابن تيمية صـ١٠٨ و ١٠٩

### المقام الأول: « الفقر »

ومن أهم المقيامات عند الصيوفية وعلى رأسها « مقيام الفقر » إذ هو بداية الطريق وأساس التربية والصلاح ، فلا بدأن يتجرد الصوفي من ماله ، ويخرج عن دنياه.

فقد زعم كثير من الصوفية أن الفقر محمود لذاته ، وأنه مقام شريف من مقامات الوصول إلى الولاية (١) حتى قال الإمام الغزالي في كتاب الإحياء (بيان فضيلة الفقر مطلقًا) (٢).

والفقر في اللغة يطلق على قلة المال وعدمه ، كما يطلق ويراد به افتقار المخلوق لخالقه جل وعلا ، فإن أراد الصوفية تمجيد الفقر بالمعنى الأول ، وهو قلة ذات البد ، فهذا خطأ على إطلاقه ، لأن الفقر نازلة تنزل بالعبد كغيرها من النوازل ، فمن صبر عليها وشكر نال الأجر والثواب . وكان فقره سببًا في ارتقاءه أعلى الدرجات ، ولكن لا يقال هنا أن المحمود هو الفقر بل هو حسن الصبر عليه وعدم إظهار الضجر منه واحتساب ذلك كله عند الله ، وقد مدح الله هذا الصنف من الفقراء ،، فقال تعالى في لِلفُ قَرَاءِ الذيت أُخصِ رُوافِ سَي لِ اللهِ لا يَسَمَلُوك صَرَبًا فِ الْأَرْنِ لِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وإن أرادوا تمجيد الفقر بالمعنى الثانى ، وهو افتقار المخلوق إلى خالقه هذا أيضًا لا يؤخذ على إطلاقة ، لأن جنس الافتقار موجود عند جميع المخلوقات سواء اعترفوا به أو لم يعترفوا به حتى الجماد والحيوان مفتقر فى خلقه واستمرار وجوده إلى خالقه.

١- الرسالة للقشيري صـ ٢٠٩

٢- إحياء علوم الدين للغزالي جـ٤ صـ ١٨٩ ط مكتبة زهران

٣- سورة البقرة آية ٢٧٣

فهذا الافتقار من حيث هو ليس بموضع مدح و لا ذم .

ولكن المحمود هو استشعار هذا الفقر وتذكر نعمة الله دائماً .

أما الكافر فلا يشعر بافتقاره إلى الله عز وجل فيطغى ويتكبر ، كما قال تعالى :

﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنْكَ لَيْطُغَنَ ۞ أَن زَّاهُ ٱلْسَتَغْنَى ﴾ (١)

ولنأخذ مثالاً واحدًا من حياة الصحابة رضى الله عنهم وهو « أبو هريرة رضى الله عنه » ـ الذى كان من أفقر الصحابة رضى الله عنهم حتى يربط على بطنه الحجر من الجوع ، ثم لما فتح الله الرزق على المسلمين تولى الإمارة فى عهد « عمر بن الخطاب» (٢) وإن كان توليه الإمارة لا يعنى أنه انكب على الدنيا انكبابًا ، ولكن لا يدل على بقائه على حالة الفقر التى كان فيها . بل يدل دلالة على أن تلك الحالة كانت طارئة غير مطلوبة لذاتها ، أما شعوره هو وغيره من الصحابة بالإفتقار إلى الله عزوجل هذا مالا يحب أن يتخلى عنه المؤمن لحظة واحدة .

بل في هذا سر الخشوع والطاعة التي تظهر على المؤمنين ، وتمتلئ بها قلوبهم . (٢) \* هل الفقير الصابر أفضل أم الغني الشاكر ؟

يقول ابن تيمية رحمه الله: إن الأغنياء والفقراء كانوا يستوون في مقاعدهم عند النبي على ، وفي الاصطفاف خلفه في الصلاة ، وفي غير ذلك من الأمور ، وأن من أغنياء الصحابة كعثمان وطلحة والزبير وسعد بن معاذ ونحوهم من له منزلة ليست لغيرهم من الفقراء (٠٠) .

وهذا هو العدل والقسط الذي جاء به الكتاب والسنة ، كم يراه الشيخ ابن تيمية ، ويحكيه عن الخليفة عمر بن عبد العزيز ، والليث بن سعد وابن المبارك ومالك وأحمد ابن حنبل وغيرهم في معاملتهم للأغنياء والفقراء (٥)

١- سورة العلق آية ٦ ، ٧

٢- أسد الغابة في حياة الصحابة «ترجمة أبي هريرة»

٣- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ١١٥، ١١٥،

٤- مجموع الفتاوي لابن تيمية جـ١١ صـ١٢٥ و ١٢٦

٥- المصدر نفسه والصفحة

وليس هذا هو رأى الكثير مِن الصوفية ، فإن أكثر الصوفية يقررون أن الفقر مقام شريف ، وأن الفقراء أفضل من الأغنياء على كل حال ونحو ذلك (١)

وقال الشيخ ابن تيمية أيضًا: وهؤلاء الفقراء قد يكون فيهم من هو أفضل من كثير من الأغنياء ، وقد يكون من الأغنياء من هو أفضل من كثير منهم ، وقد تنازع الناس في أيهما أفضل؟ الفقير الصابر أو الغني الشاكر ؟

والصحيح: أن أفضلهما أتقاهما ، فإن استويا في التقوى استويا في الدرجة ، كما قد بيناه في غير هذا الموضع ، فإن الفقراء يسبقون الأغنياء إلى الجنة لا حساب عليهم ، ثم الأغنياء يحاسبون ، فمن كانت حسناته أرجع من حسنات الفقير كانت درجته في الجنة أعلى ، وإن تأخر عنه في الدخول ، ومن كانت حسناته دون حسناته ، كانت درجته في الجنة دونه »(٢)

ولقد نبه الشيخ إلى موقع الالتباس في هذه المسألة فبين أن الزهد يكثر عند الفقراء فعلاً، وهذا ما دفع الناس إلى الاعتقاد بأن الفقر مقام شريف كما يدعون والحقيقة أن الزهد يكثر في الفقراء لأن من العصمة أن لا يجد المرء ما يدفعه إلى حب الدنيا ، ولكن الحقيقة عند الشيخ ابن تيمية أن الزهد عند الأغنياء، كما هو عند الفقراء ، بل هوعند الأغنياء أكمل منه عند الفقراء وإن كان عند الفقراء أكثر منه عند الأغنياء ، فليس للفقر أي مميزة على الغني ، ولا شك أن هذا الذي قرره الشيخ ابن تيمية صحيح ، لأن الفقر ابتلاء ، وليس مقامًا من المقامات ، مثله مثل الغني ، كما قال تعالى : ﴿ فَأَمَّا اللهِ نَسَلُ اللهِ مَلَ الغني مَلُولُ رَبِّ أَكُولُ مَن الْمُ الْمُن كُمُونَ النِّ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

هذا هو الحق الواضح ، وأنه لا فضيلة للفقر على الغنى ، وليس الفقر مقامًا من المقامات، كما زعمه كثير من الصوفية » (٤)

<sup>.</sup>١- اللمع لأبي نصر السراج صـ٧٥. ٢- الصوفية والفقراء لابن تيمية صـ٧٦.

٣- سورة الفجر ، آية ١٥ - ١٧

٤- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ١١٣ ، ١١٤ . . .

المقام الثاني: ، الزهد ،

ومما له صلة وثيقة بالمقام الأول « الفقر » هذا المقام وهو « الزهد » وهو من أهم المسائل في التصوف .

إذ الفقر انزواء الدنيا عن الإنسان ، والزهد انزواء الإنسان عن الدنيا ، وعلى كل من الحالتين ، فالخير كله والسعادة والنجاة في الانقطاع عن الدنيا والبعد منها ، وبغضها والزهد فيها فإنه رأس المنجيات. (١)

يقول الإمام أبو نصر السراج: والزهد مقام شريف، وهو أساس الأحوال المرضية والمراتب السنية، وهذا أول ماقدم للقاصدين إلى الله عز وجل » (٢)

ويقول أيضًا: « فمن لم يحكم أساسه في الزهد لم يصح له شئ مما بعده » (٣) ومن هنا يحب على الباحث في التصوف أن يتبين الزهد الصحيح من الزهد الزائف حتى يكون الراغب في التصوف ( المريد) على بصيرة من أمره، في الخطوة الأولى والأساس الأول، فيتبين الصحيح من غيره.

فإن الزهد عند الصوفية أخذ صوراً متفاوتة في البعد والقرب عن المنهج الإسلامي . فمن أقواله الحسنة في ذلك قولهم : « الزهد عزوف النفس عن الدنيا بلا تكلف (٤) وقولهم أيضا: « الزهد خلو القلب مما خلت منه اليد (٥) فهذا تصوير الزهد بمعنى حسن هو عدم اشتغال القلب بالدنيا والتكلف بها.

وأما ما يروونه من مبالغات في هذا الشأن مثل قولهم عن أبي على الدقاق « الزهد أن تترك الدنيا كما هي لا تقول ابني رباطا أو أعمر مسجدا » (١)

ومثل قولهم على لسان يحيي بن معاذ حين سأله رجل ( متى أدخل حانوت التوكل وألبس رداء الزهد وأقعد مع الزاهدين ؟ فقال : إذا صرت من رياضتك لنفسك في

١- الإحياء للغزالي جـ ١٨٥ بتصرف.

٣- نفس المصدر والصفحة.

٥- المصدر نفسه والصفحة.

٦- الكواكب للمناوى جـ٢ صـ١٨

٧- اللمع للسراج صـ ٧٢.

٤- الرسالة للقشيري صـ ٩٤

السر إلى حد لو قطع الله الرزق ثلاثة أيام لم تضعف نفسك ، فأما ما لم تبلغ هذه الدرجة فجلوسك على بساط الزاهدين جهل ، ثم لا آمن عليك أن تفتضع » (١) فإن في الرواية الأولى من المبالغة في الزهد إلى حد ترك الخيرات وعمارة المساجد ونحو ذلك فلا يقتصر حد الزهد على ترك المعاصى أو المباحات ونحو هذا ، بل يصل إلى ترك الحسنات ، وهذا مذموم .

وفى الرواية الثانية دعوى من لم يبلغ من الجهد والمصابرة والصبر على الجوع مدة ثلاثة أيام مع عدم إظهار ما هو فيه من مشقة فإنه لا يبلغ حد الزهد وليس هذا بصحيح لأن الزهد يصدق على ترك الكثير ولا يجب أن يشترط لتحققه مثل هذه الشروط القاسية (٢).

رأي ابن تيمية في الزهد: يرى شيخ الإسلام « ابن تيميه » أن الزهد منه مشروع ومنه غير مشروع ، فالزهد المشروع ( ترك مالا ينفع في الدار الآخرة )(٣)

وأما ترك كل ما يستعين به العبد على طاعة الله ، فليس ذلك من الزهد المشروع(١)

إذا فالإمام ابن تيمية يحدد: المعنى الصحيح ، خلافًا للمتطرفين من الصوفية الذين يغربون في معنى الزهد، ولا يضعون حدًا فاصلاً بين الزهد الصحيح المشروع وغير المشروع ، وفيه ربط للزهد المشروع ، كما يتبين أن ما ذكره ابن تيمية فيه وضوح لحقيقة الزهد، وفيه ربط للزهد بغاية شرعية ، حيث يقول عنه إنه ترك ما لا ينفع في الدار الآخرة فقد ربط الزهد بغاية شرعية وهي الإفادة في الآخرة مع وضوح العبارة وعدم المبالغة الذين لا تجدهم في عبارات المتصوفة السابقة ، ويشهد لما قاله ابن تيمية أولا: قوله تعالى ﴿ وَالنَّعْ فِيمَ آَمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُل

١ - الرسالة للقشيري صـ ٩٦.

۲- موقف ابن تيمية صد ١٢٠

٣- مجموع الفتاوي جـ ١١ صـ ٢٨

٤- موقف ابن تيمية صد ١٢٠

٥- سورة القصص ، آية ٧٧ .

ثانيا: قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلْآَيِّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِبَتِ مِنَ، الرِّزْقِ قُلُ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِيَامَةً ﴾ (١)

فالزهد الصحيح ليس هو تحريم ما أحل الله لعباده لنهى الشرع عن ذلك، لكنه امتناع شخص وعزوف من النفس عما لا يفيد في الآخرة، فإذا ما اضطر الشخص إلى شيء مما امتنع عنه من المباحات لعدم توفر غيرها أقدم عليها وأخذ منها ما يفي بحاجته منها.

وهنا فرق كبير بين الزهد الصحيح الاسلامي، وبين الزهد الباطل. (٢)

هل يجوز أن نترك الدنيا لأعداء الإسلام باسم الزهد، وأن نبقى في مؤخرة الصفوف، وذيل الأمم وننزوي إلى الخلوات، والبعد عن الساحة والجهاد باسم الزهد؟

هل يجوز أن نعادي الدنيا بأسرها، ونتركها برمتها، ونجعل منها ضرة للآخرة؟

لا، ثم ألف لا \_ إن دين الإسلام يأمر بالإعتدال والتوسط في كل شيء، فلا إفراط ولا تفريط، والإسلام بالنسبة للزهد في الدنيا وسط بين جشع اليهود وإفراطهم في حب الدنيا، وبين أهل الرهبانية من النصارى الذين فرطوا في الأخذ بالأسباب وقعدوا عن العملوالاكتساب.

والزهد إذا كان في حدود الاتباع فهو ممدوح في الإسلام، ولذلك كان النبي على أول الزاهدين في متاع الدنيا، وكذلك أبو بكر وعمر رضى الله عنهما وكثير من الصحابة.

ولم يكن زهدهم فيه إهمال الكسب والعكوف في الأربطة لانتظار ما يجود به عليهم الناس، بل ـ كانت الدنيا تأتيهم فينفقونها في وجوه الخير، ولم يكونوا يتركون الطيبات إلا حينما تتعذر عليهم، فإذا وجدت تمتعوا بها، وكان النبي على يحب النساء والطيب ويأكل اللحم ويصوم ويفطر، ويقوم وينام، ويعمل، ويجاهد، ويحكم بين

١- سورة الأعراف آية ٣٢

٢- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صد ١٢١,١٢٠ بتصرف.

المسلمين ويعلمهم القرآن والخير» (١).

وقد أنكر النبي على على بعض أصحابه ما سمعه عنهم. من أنهم أرادوا الصيام دائماً والقيام كاملاً ، واعتزال الزواج ، فقام على وخطب في الناس. وأعلن عن منهجه وشريعته ، وبين أنه أتقى الناس وأعلمهم بالله، ومع ذلك فهو صلى الله عليه وسلم يصوم ويفطر، ويقوم وينام، ويتزوج النساء، ثم قال: «فمن رغب عن سنتى فليس منى»(٢)

«ووجد في الأئمة زهاد على الطريقة التي كان عليها رسول الله على وهذا الزهد الذي كان عليه الرسول ليس واجباً على المسلمين، بدليل أنه له يرد في القرآن ولا في السنة الأمر به» (٣) .

اللهم إلا مرة واحدة في القرآن في قوله تعالى- يقص شأن السيارة الذين باعوا يوسف: ﴿وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَغْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّاهِدِينَ ﴾ (١):

فمعنى الزهد تحقير الشيء والتهوين من شأنه، في اللغة التي شرفها الله فنزل بها كتابه.

تأمل هذه الكلمات «بخس، ودراهم، ومعدودة» ثم تأمل ورود كلمة «الزاهدين» بعدها لتدرك جيداً حقيقة معناها (°) .

وإن في الزهد - الذي تزعمه الصوفية - ما يصرف الهمم عن الجد والسعى في سبيل الخير للفرد وللجماعة، والاستعمار القديم والحديث يعمل لنشر هذه الخرافة في الشرق، وحمل أهله على الإيمان بها، ليعيش أهله أذلاء النفس. مهزولي القوى، يرضون باللقمة الشاغبة من فتات المستعمرين، عالة على مستعبديهم، يجرعون المسكنة

١ – حقيقة الصوفية في ضوء الكتاب والسنة صد ٢ ٢و٢٢

٢- راجع الحديث بنصه في الصحيحين

٣– حقيقة الصوفية في ضوء الكتاب والسنة صـ ٢٢

٤- سورة يوسف، آية ٢٠

٥- هذه هي الصوفية صد ١٦٧ و ١٦٨ بتصرف

والصغار، أشباحًا هزيلة، وظلالاً كابية لركمام من الجيف!! وقد صدق الشرق في أحقاب من تاريخه خرافة الاستعمار الصوفي، فهوى من قمة المجد والقوة والحرية إلى حضيض المهانة والعبودية!! نبئوني ماذا يحدث لو اتخذ كل مسلم من الزهد الصوفي شريعة له؟!! سبكون المسلمون—وقد حدث—فريسة هينة سهلة، لكل ناب باغية، ومضغة محتقرة يمجها كل طاغية، وهذا هو هدف الاستعمار (١).

إن المسلمين الأوائل، لم يكونوا كذلك، وما عزفوا عن الدنيا ليتركوها لأهل الكفر، بل بنو السوق بجوار المسجد، يعبدون الله في المسجد، ثم يخرجون إلى السوق حتى لا يذلوا- يوما ما- لليهود، بتحكمهم في اقتصاد المسلمين، وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ فَإِذَا قُضِيدَتِ ٱلصَّمَلُوةُ فَاكْتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبِّنَعُوا مِن فَضَلِ ٱللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ لُقَلِحُونَ ﴾ (٢).

ورضى الله عن «عثمان بن عفان» و «عبد الرحمن بن عوف» و «الزبير بن العوام» وقد كانوا يشتغلون بالتجارة ويجمعون الأموال، ثم تنفق في وجهها وفي الشدة يعطونها للمسلمين، يجهزون الجيوش، ويسدون المجاعة، وكان الأنصار لهم بساتين يشتغلون بها، فلم يمنعهم النبي على عن ذلك، بل ورد في الحديث «نعم المال الصالح للمرء الصالح» (٣) ودعا على خادمه أنس بن مالك وكان في آخر دعائه «اللهم أكثر ماله وولده وبارك له» (٤).

أما زهد الصوفية - فهو ترك التكسب من الحلال والعمل النافع والعكوف في الأربطة لانتظار ما يجود به الناس أو التكفف والاستجداء أو غشيان الحكام والتجار والتدجيل عليهم، ومدحهم لينالوا من فتات موائدهم وكذلك التكلف في الظهور بمظهر الفاقة في ملابسهم بلبس المرقعات البالية إظهاراً للتزهد والصلاح والولاية،

١-المصدر السابق صـ١٦٨ بتصرف

٢- سورة الجمعة، آية ١٠

٣- رواه أحمد بسند صحيح

٤- صحيح البخارى.

وبعضهم قد يكون صادقًا في تقشفه، فيمكث الأيام الكثيرة لايأكل أو يأكل الخبز اليابس بالملح وهو قادر على أن يأكل من الطيبات مخالفًا لسنته على وقد قال «فمن رغب عن سنتي فليس مني» (١).

وقد كان النبي على يأكل اللحم ويحب الذراع من الشاة.

وبعض الصوفية يبالغ فيما يضره فقد يأكل بعضهم الرماد والتراب، ويتعمد شرب الماء العكر ويجتنب الماء الصافى والبارد، بحجة أنه لايستطيع أن يؤدى شكره، وهذه حجة واهية، فهل إذا ترك الماء البارد يكون قد أدى الشكر لله على بقية النعم؟ كالبصر والسمع والصحة وغير ذلك؟ بل من يفعل ذلك فهو آثم. (٢)

لأنه فعل ما يضر بجسمه ويؤدى به إلى الهلاك، والله تعالى يقول: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا اللهُ تَعَالَى يَقُول: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا اللهُ عَالَى يَقُول: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا اللهُ تَعَالَى يَقُول: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا اللهُ تَعَالَى يَقُول: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا اللهُ عَلَيْهِ مِنْ إِلَى اللهُ اللّهُ اللهُ ال

وقال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ اللَّهُ مَرَوَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْمُسْرَ ﴾ (٤) وقد أباح للمسلم أن يفطر في رمضان إذا كان مسافرًا أو مريضًا رحمة بنا فلله الحمد والمنة (٥)

وكان صلى الله عليه وسلم ينهى عن الوصال، كما كان يأمر أصحابه بالفطر في مواطن الجهاد، ليكون ذلك أقوى لهم، فأين هذا مما تفعله الصوفية؟!! وما هي عليه الآن هو أعجب!!

فقد كان التقشف المشار إليه في أوائل المتصوفة، أما المتأخرون فصارت همتهم المأكل والشرب.

يقول ابن الجوزى في «تلبيس إبليس» بعد أن انتقد الصوفية في تقشفهم و خروجهم عن الإعتدال في الزهد إلى حد تعذيب أنفسهم، ثم قال: «وهذا الذي نهينا عنه من التقليل الزائد في الحد قد انعكس في صوفية زماننا أي في القرن السادس فصارت

٢- حقيقة الصوفية صـ ٢٢و٢٣ بتصرف

١- متفق عليه

٤- سورة البقرة آية ١٨٥

٣- سورة النساء، آية ٢٩

٥- حقيقة الصوفية في ضوء الكتاب والسنة صد ٢٣

همتهم في المأكل كماكانت همة متقدميهم في الجوع؛ لهم الغذاء والعشاء والحلوى وكل ذلك أو أكثره حاصل من أموال وسخة، وقد تركوا الكسب في الدنيا وأعرضوا عن التعبد وافتر شوا فراش البطالة، فلا همة لأكثرهم إلا الأكل والشرب واللعب» (١)

وما حكاه ابن الجوزى هو حال صوفية زماننا هذا، بل زادوا عليه أضعافًا حتى صار زهدهم اليوم يصل إلى اغتصاب مال اليتيم والمسكين!! أيحسب زاهدًا من يسلب مال اليتيم؟!! أيحسب قانعًا من يغتصب قوت المسكين؟!! ليتخم به بطونًا تشكو البطنة!! ومن يغصب الفتات من الغارمين، ثم يأكله نارًا؟!! أو يجعله عمامة لضريح، أو طعمة لدراويش، أو ثمنًا لحشيش الذاكرين!!

أو ذلك التكالب الضارى على سحت الأضرحة، أنظر إلى من حولها، وأرنى فيهم من يمسه الزهد! (٢)

\* إن من أعظم ما أحدثته الصوفية هو التفرقة بين الدنيا والآخرة، والعزوف عن الدنيا تمامً مع أن الإسلام يعد الدنيا مزرعة الآخرة، فيصل بين الدنيا والآخرة برباط لاينفصل، يعمل للدنيا والآخرة في نفس اللحظة، لم تكن الدنيا قط في حس المسلمين الأوائل-بالنسبة للآخرة كمعسكرين متناقضين، إما أن تسلك طريق الدنيا وتنبذ الآخرة، وإما أن تسلك طريق الآخرة، وتنبذ الدنيا، ولكن الصوفية صنعت ذلك، فجعلت من الدنيا والآخرة معسكرين متقابلين متضادين متنازعين، إما أن تعمل لهذه، وإما أن تعمل لتلك، وعندما توضع القضية على هذا النحو، فأيهما أغلى وأيهما يجب أن يحرص عليه، الدنيا أم الآخرة؟

الآخرة بطبيعة الحال، وبهذا الفهم الخاطئ أهملت الدنيا إهمالاً كاملاً في زعمهم، ليتقربوا إلى الله، وتركوا كل ما يتصل بالدنيا من العلوم والتقدم والأخذ بأساليبه، والزراعة والصناعة، وعلوم الأرض كلها.

۱- تلبیس ابلیس لابن الجوزی صد ۲۲۲ ط المتنبی

٢- هذه هي الصوفية صد ١٧١ بتصرف

وحين فعل المسلمون ذلك حل بهم التأخر والجهل والفقر والضعف، وكان الأعداء بما تعلموه من علوم المسلمين تقدموا، ثم غاروا على بلاد المسلمين، يسلبونهم خيراتهم، ويحتلونهم، ويدنسون عقائدهم. !! (١)

\* \* \*

١– عقبات في طريق الدعوة، بصوت الشيخ محمد قطب.

# \* المقام الثالث : (التوكل)

تعريف التوكل: عرف الإمام الغزالي التوكل فقال: التوكل مشتق من الوكالة، وهو عبارة عن اعتماد القلب على الوكيل وحده» (١) وعرفه الإمام ابن القيم فقال:

«والتوكل: حال للقلب ينشأ عن معرفته بالله عز وجل والإيمان بتفرده بالخلق والتدبير، والضر، والنفع، والعطاء، والمنع، وأنه ما شاء الله كان وإن لم يشأ الناس، ومالم يشأ لم يكن وإن شاء الناس» (٢)

فمما تقدم يتضمح لنا أن التوكل ليس هو نفس الإيمان بالقضاء والقدر، بل التوكل ثمرة هذا الإيمان ونتيجته. ولهذا فإن التوكل عقيدة تقترن بالعمل. فحين يعزم المرء على عمل ما وقد آمن بالقضاء والقدر يجد في نفسه اعتمادًا على الله عز وجل واستعانه به على انجاز ذلك العمل، وعدم خوف أو رهبة من غيره، لأنه يعلم أن غير الله عز وجل لايملك له ضرًا ولانفعًا قال تعالى: ﴿ قُلُلَّا ۖ أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلَانَفْعُنَا الكماشة الله (١٠)

### \* التوكل: دلالة الكتاب والسنة عليه:

لقد أشار القرآن الكريم إلى التوكل كمبدأ إسلامي عظيم، ورفع من شأن المتوكلين في كثير من الآيات الكريمة»

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتُوكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوكَ حَسَّبُهُ ﴾ (١) وقرن التوكل بالإيمان المقبول عنده، قال تعالى: ﴿ إِن كُنْنُمْ ءَامَنْنُم بِأَللَّهِ فَعَلَيْهِ تُوَكِّلُوۤ أَ إِن كُنْنُم مُّسْلِمِينَ ﴾ (٥) وبين منزلة المتوكلين عنده، فيقال تعالى:﴿ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ إِنَ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ (٦) والقرآن ملئ بالحث على التوكل والإشادة بمن صدق من المتوكلين-وفي الحديث الشريف عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله على قال: «يدخل

١- إحياء علوم الدين للغزإلي جـ٤ صـ ٢٥٩

٢-مدراج السالكين لابن القيم جـ١ صـ٨٦

٤ - سورة الطلاق، آية ٣

٦- سورة آل عمران آية ٥٩.

٣- سورة يونس، الآية ٤٩

٥- سورة يونس الآية ٨٤

الجنة من أمتى سبعون ألفًا بغير حساب، هم الذين لا يسترقون ولايتطيرون وعلى ربهم يتوكلون» (١)

# \* المغالاة في التوكل عند بعض الصوفية :

لقد بين بعض أئمة التصوف أن التوكل مقام ينتظم ثلاثة أشياء: علم، وحال وعمل. فالعلم هو الأصل، والعمل هو الثمرة، والحال هو المراد باسم التوكل. وقد ذكر هذا التفصيل الغزالي في الإحياء (٢)

ولكن بعض الصوفية أثر عنهم عبارات غامضة لايفهم منها إلا تفسيرهم للتوكل بأنه أمر متناف مع العمل أو هو عمل سلبي أكثر من أي شيء آخر.

فمن ذلك قولهم: (التوكل أن يكون العبد بين يدى الله كالميت بين يدى الغاسل يقلبه كيف يشاء لايكون له حركة والاتدبير) (٣)

فالتوكل عندهم يتعارض مع العمل، وإن كانوا لايخرجون غير المتوكل من عموم المؤمنين. ولكنهم يرون أن التوكل درجة يلتزم بها من يستطيعها من الصوفية بالطريقة السلبية المذكورة آنفا، وإن لم يستطع أن يلتزمها يجوز له الاتجاه إلى العمل والتكسب ولكنه في هذه الحالة لايكون في عداد المتوكلين.

توضح هذه الفكرة عند الصوفية النصوص التالية التي وردت في الرسالة القشيرية ١- روى عن أبي تراب النخشبي أنه نظر إلى صوفي مديده إلى قشر بطيخ ليأكله بعد ثلاثة أيام فقال له: لا يصلح لك التصوف، إلزم السوق» (٤)

٢- قال بعضهم: إذا قال الفقير بعد خمسة أيام: أنا جائع، فألزموه بالسوق ومروه بالعمل والكسب» (°)

١- أخرجه البخاري ، كتاب الدعوات-جـ٤ صـ ١٢٥

٢- الاحياء لغزالي جـ٢ صـ ٢٤٥

٣- الرسالة للقشيري صد ١٢٩

٤ - الرسالة للقشيرى صـ ١٣٤

٥- نفس المصدر والصفحة.

\* والحق أنه لاتنافى بين التوكل ومزاولة العمل والتكسب، ونحو ذلك فقد أمر الله تعالى بالعمل كما أمر بالتوكل ولايمكن أن يأتي في الكتاب الكريم والتشريع الإلهي العظيم ما فيه تناقض.

فإن الشخص إذا عمل يصح أن يشعر بأحد أمرين: إما أن يعمل ويعتقد أن العمل هو الوسيلة الوحيدة للوصول إلى النتائج. وإما أن يعمل ويعتقد أن العمل أمر دعا الله إليه، ولكنه لايوجب شيئا من النتائج بذاته. إنما النتيجة وحصولها مرهونة بإرادة الله وحده.

فالعامل في الحالة الأولى غير متوكل على الله، إنما هو متوكل على عمله بحيث يعتقد أنه بجهده الخاص يستطيع أن يجلب لنفسه الخير ويبعد عن نفسه الشر وأن ذلك من ثمرات عمله الأكيدة، فهو بهذا يتجاهل حقيقة القضاء والقدر التي شملت كل حركة وسكون في الكون، فليس في الكون حركة ولا سكون إلا بتقدير الله عز وجل وتسهيله وتوفيقه، وما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن.

وقد لاحظ الناس أن مثل هذا العامل كثيرًا ما ينتج له عمله عكس ما ينتظره من نتائج وأنه يبوء في النهاية بسوء العاقبة.

أما العامل في الحالة الثانية: يعمل وهو لا يعتقد أن العمل وحده هو المؤثر، إنما العمل أمر مطلوب منه شرعا، فهو يعمل امتثالاً لما أمر الله به من مباشرة للعمل. قبال تعالى ﴿ فَمَنَ كَانَ مَرْجُواً لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْهُ مَلَا عَمَلاً صَلِيحًا ﴾ (١) وقال أيضا ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (٢)

فبهذا يكون قد جمع بين الإيمان بالقضاء والقدر وإيكال النتائج إلى الله عز وجل، وبين تنفيذ ما أمر الله به من العمل.

\* وبهذا يتضح أن عقيدة التوكل عقيدة عملية وليست عقيدة سلبية. وأن العاملين صنفان: صنف غير متوكل، وصنف متوكل. أما من ترك العمل اطلاقا فهذا لم يفهم التوكل على وجهه الصحيح. ألا ترى أن من يملك أرضًا ويريد أن يحصل منها نتاج

٢- سورة التوبة، آية ١٠٥

زراعى يحتاج إلى حرث الأرض وريها، وهكذا من سائر أعمال الفلاحة، فلو قعد في بيته وهو لا يعمل شيئا ودعى الله تعالى أن يأتيه بالنتائج والمحاصيل الزراعية إلى بيته فهل يقر هذا الشرع أو العقل؟ إذاً فلابد للحصول على النتائج أن يذهب إلى الحقل فيشقه ويزرعه كما يشق الناس أرضهم ويزرعونها، ويتوكل على الله في النتائج، فهذا هو الذي يقره الشرع والعقل، وهذا هو التوكل الحق.

وأخيرا نقول: إن الشريعة قررت في جوهرها وكلياتها وجزئياتها وجوب العمل بالاضافة إلى ما أمرت به من لزوم الاعتماد على الله عز وجل في النتائج والعواقب بالتوكل الصادق عليه» (١)

### \* بحث في قاعدة التوكل للمؤمنين :

لقد أثار الإمام ابن تيمية بحثًا طريفًا مفيدًا غاية الفائدة في موضوع التوكل، يهدف هذا البحث إلى الدعوة إلى زيادة التمسك بالتوكل من قِبَل المؤمنين.

وموضوع هذا البحث هو الرد على الشبهة التي قد ترد في ذهن بعض الناس في أن التوكل لايستفاد منه بشيء في تغيير ما قدر على المرء من خير أو شر وشقاء أو سعادة.

ويبين الشيخ ابن تيمية أن التوكل له فائدة عظمى لاتتحقق بدونه، يقول ابن تيمية: «وقد ظن طائفة ممن تكلم في أعمال القلوب أن التوكل لا يحصل به جلب منفعة ولا دفع مضرة. بل ما كان مقدوراً بدون التوكل فهو مقدر مع التوكل، ولكن التوكل عبادة يئاب عليها من جنس الرضا بالقضاء» (٢)

ويرد الشيخ على القائلين بذلك فيقول: (فإذا كان سبحانه وصف نفسه بأنه كفي به وكيلا) علم أنه يفعل بالمتوكل عليه ما لايحتاج معه إلى غيره في جلب المنافع ودفع المضار» (٣)

ومعنى ذلك أن الشيخ يرى أن التوكل أمر مختص بمن استعمله دون غيره، وإذا كان كذلك فكيف يكون حال من استعمله كحال غيره مع ما تقدم من تخصيص الله

١-موقف ابن تيمية من التصوف والصرفية صـ٥٦١-١٢٨

٣- نفس المصدر صـ ٩٢.

٢- مجموع الرسائل لابن تيمية صـ ٧٨

عز وجل للمتوكل بأنه سيكفيه في جلب المنافع ودفع المضار ما لايكفي فيه غيره.

ويقرن الشيخ هنا بين التوكل والدعاء في مسألة الاختصاص بالمنفعة فإن التوكل كالدعاء يختصان بمن يستعملها ولابد لمن استعملها من حصوله على منافع مختصة به دون من لم يستعملها.

يقول الشيخ موضحًا ذلك: (فلا يقال هو حسب غير المتوكل كما هو حسب المتوكل لا أنه علق هذه الجملة تعليق الجزاء على الشرط. فيمتنع في مثل ذاك أن يكون وجود الشرط كعدمه)(١)

ثم من الأدلة التي استدل بها الشيخ ابن تيمية على ما قدمه ما جاء في القرآن الكريم من ترغيب في التوكل. فلو لم يحصل للمتوكل من الكفاية ما لا يحصل لغيره لم يكن ذلك مرغبًا في التوكل (٢)

وفى تفسير قوله تعالى : ﴿ قُلْحَسِّبِى ۚ ٱللَّهُ ۚ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ (٣) ﴿ وَمَن بِتَوَكِّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ (٤)

يبين الشيخ أن الحسب أمر مختص لامشترك، والتوكل سبب ذلك الاختصاص، والله تعالى إذا وعد على العمل بوعد أو خص أهله بكرامة فلابد أن يكون وجود ذلك العمل وعدمه فرقًا في حصول تلك الكرامة، والدليل على ذلك قوله تعالى ﴿وَقَالُوا حَسَّبُنَا اللّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيلُ فَانقَلَوا إِنِعْمَةٍ مِنَ اللّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَعْسَمُمُ مُوَّةً وَالشَّبَعُوا ، رِضُونَ اللّهَ وَاللّهُ مُنْ فَضَلِ عَظِيمٍ ﴾ (٥)

فهذه الآية عقبت الجزاء والحكم على الوصف والعمل بحرف الفاء، وهي تفيد السبب فدل ذلك على أن ذلك هو سبب هذا الانقلاب بنعمة من الله و فضل وأن هذا الجزاء على ذلك العمل. (٦)

٧- نفس المصدر والصفحة.

٤ - سورة الطلاق، آية ٣

٦- جامع الرسائل لابن تيمية صـ ٩٠

١- مجموع الرسائل لابن تيمية صـ ٨٨.

٣- سورة الزمر، آية ٣٨

٥- سورة آل عمران، آية ١٧٤، ١٧٤

وهذا الاعتقاد يورث في نفس صاحبه الثقة والقوة في النفس فينطلق إلى ما يريد من أعمال وهو واثق كل الثقة من أن أمره بيد الله عز وجل وحده، وأن أحدا لايستطيع أن يضره ولا أن ينفعه إلا بإذن الله. وفي الحديث «من سره أن يكون أقوى الناس فليتو كل على الله» (٢)

فالتوكل يعطى المؤمن الجرأة على العمل. وكل من توكل على الله في شيء من أمور دينه ودنياه كان أحرى أن يقدم على ذلك العمل بلا تهيب ولاتردد. وكان أجدر أن يحصل على ثمرة ذلك العمل. (٣)

\*\*\*

١- سورة الليل، الآية ٥-١٠

٢- فيض القدير للمناوى صه ١٤٩ عن ابن عباس رضى الله عنهما.

٣- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ ١٢٩ - ١٣١

## \* المقام الرابع: (التوية)

التوبة في اللغة الرجوع عن الذنب، وهي عند الفقهاء ندم وإقلاع وعزم أن لايعود وقد اتفقت أقوال العلماء على أن التوبة من أول المقامات الحميدة التي يعرفها السالك.

\* ولكن هل مقام التوبة مقام عابر يمر به السالك ثم ينتقل عنه إلى غيره من المقامات؟ أو مقام يستمر مع السالك طول عمره؟.

قال بعضهم بالأول، وقال غيرهم: إن التوبة هي أول المنازل وأوسطها وآخرها، فلا يفارقها العبد السالك ولايزال فيها إلى الممات، وإن انتقل إلى مقام آخر انتقل بها واستصحبها(١).

ودليل أصحاب هذا الرأى الأخير، أولا: أن الله عز وجل خاطب أهل الإيمان وخيار خلقه بقوله: ﴿وَتُوبُولُ اللهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُو تُقْلِحُونَ ﴾ (٢) فهذه الآية من سورة مدنية هي سورة «النور» وقد خاطب الله فيها عباده بعد إيمانهم وصبرهم وهجرتهم وجهادهم. فهذا يعني أن التوبة تستمر مع المؤمن طول حياته مهما عمل من أعمال صالحة. (٣)

ثانيا: أن قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَكِيكُ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ (١) فهذه الآية قد قسم الله عز وجل فيها العباد إلى تاثب وظالم فقط، وأوقع اسم الظالم على من لم يتب.

فهذا يعنى أن كل مؤمن تائب، وفي الحديث أن رسول الله على قال «يا أيها الناس توبوا إلى الله، فو الله إنى لأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة» (٥)

وكل ذلك دليل على استمرار التوبة(٦).

١ - مدارج السالكين لابن القيم جـ ١ صـ ١٣٨

٢- سورة النور، آية ٣١ . ٣- مدارج السالكين لابن القيم جـ ١ صـ ١٧٨

٤- سورة الحجرات، آية ١١ ٥ - رواه البخاري ومسلم .

٦-مدارج السالكين لابن القيم جـ١ ص ١٧٨.

#### مناقشة الأدلة

ويصح أن يناقش أصحاب هذا الرأى في أدلتهم المذكورة السابقة :-أولا :

أن قوله تعالى: ﴿ وَتُوبُواۤ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُوْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ مُعْلَمُونَ ﴾ ئيس فيه مطالبة باستمرار التوبة ولكن فيه مطالبة بفعل التوبة، وهذا واجب على من يرتكب ما يوجب التوبة من المؤمنين، فإن تاب عن ذنبه تكفيه توبة واحدة، ولايطالب بسواها عن نفس الذنب، فإن عاد إلى الذنب أو ارتكب ذنبًا آخر وجب أن يتوب عن هذا الأخير توبة جديدة، وحيث إن هذا الخلاف في التوبة من حيث هي مقام يجتازه المرء إلى ما بعده أو يستمر معه

فالاعتراض هنا أن من تاب لايعود إلى ما تاب عنه مطلقًا ، وبهذا تكون التوبة بالنسبة له مقاماً عابرا يجتازه إلى ما بعده.

أما من عاد إلى الذنب نفسه فهو لم يحكم مقام التوبة من البداية فليس معنى هذا أن مقام التوبة مستمر معه، والآية ليس فيها معنى استصحاب التوبة، ما لم يتحقق ما يوجبها.

#### ثانيا:

أن الاستشهاد بقوله تعالى ﴿ وَمَن لَمْ يَلُبُ فَأُولَيْكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ بتقسيم العباد إلى تائب وظالم لا ثالث لهما، فهذا صحيح من حيث هو ولكن ليس فيه ما يدل على أن التائب هو كثير التوبة، بل يصدق على المرء اسم تائب ولو تاب مرة واحدة ولم ينقض توبته. ومع هذا فإن كثير التوبة يصح أن تكون توباته هذه من ذنوب متعددة.

أما حديث «فو الله إنى لأتوب فى اليوم أكثر من سبعين مرة» فإن التوبة هنا يحتمل أنها بمعنى الاستغفار، فقد ورد نفس الحديث فى كتاب الزهد لابن حنبل بلفظ «إنى لاستغفر الله عز وجل وأتوب إليه كل يوم مائة مرة» (١)

١- كتاب الزهد للإمام أحمد بن حنبل صـ٧.

فيمكن أن يكون معنى التوبة في الحديث الإستغفار، والإستغفار يجوز تكراره بالنسبة للذنب الواحد قدر المستطاع لأن حاصله طلب المغفرة وصاحبه لايدري هل غفر له أولا؟

أما التائب فأول ما يجب عليه في التوبة الإقلاع عن الذنب ثم الندم وعزم أن لا يعود، فتكرار التوبة عن ذنب واحد معناه أنه لم يقلع عن ذلك الذنب، أي لم تصح توبته الأولى.

وإن قيل إن صاحب التوبة لا يعلم قبولها أيضًا، فالجواب أن التائب غاية ما يملكه هو الإقلاع عن الذنب والندم عليه وعزم أن لا يعود. فإن حقق ذلك صح له أن يطلب من الله قبول توبته تلك، لا أن يكرر التوبة نفسها.

هذا وبعد أن تبين لنا إمكان الرد على أصحاب هذا الرأى يمكننا أن نجمع بين القولين السابقين من حيث الملحظ الذي لحظه كل فريق فاختار له الحكم المناسب، فإن التوبة كما تقدم تتكون من ثلاثة عناصر، أولها الإقلاع عن الذنب، والثاني الندم عليه، والثالث عزم أن لا يعود.

فمن لاحظ العنصر الأول في التوبة وهو الإقلاع عن الذنب أو العنصر الثالث وهو عزم أن لا يعود، قرر أن التوبة عن الذنب الواحد إن كملت لاتتكرر لما تقدم بيانه في النقاش السابق.

ولأن العزم يكون مرة واحدة، فإن بقى سلمت له التوبة، وإن انفسخ وقع صاحبه فى ذنب ثان، عليه أن يتوب منه وليس من الذنب الأول، ولادليل على انفساخ العزم إلا وقوعه فى ذنب جديد. أما من لاحظ العنصر الثانى وهو الندم على الذنب السابق فهذا له أن يقول: إن التوبة تصاحب المرء طول جياته إذ قد يستمر مع المرء عنصر الندم فيظهر عليه الإنكسار والذل لله تعالى أكثر من غيره ويستمر ذلك معه طول حياته.

وبهذا يمكن الجمع بين القولين، كما يمكن أن يقال إن استمرار مقام التوبة عند الشخص الواحد يحتمل أمرين. الأول: أن يبقى مستغرقًا في توبة واحدة عن ذنب واحد. والثاني: أن يتوب دائمًا من كل ذنب له فلا يفتأ تائبًا طول حياته.

والراجح أن مقام التوبة مستمر وإن كانت كل توبة بعينها منفصلة عن الأخرى، وذلك لأن ابن آدم لا يخلو من الذنب أو الغفلة أو التقصير في الواجبات.

ولقد مدح الله تعالى من يكثر من التوبة من عباده، فقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱللَّهَ يُحِبُّ اللَّهَ يُحِبُّ اللَّهَ يُحِبُ

وليس معنى هذا أن الاستمرار في مقام التوبة يمنع الانتقال إلى المقامات الأخرى، لأن مقام التوبة هنا معناه الاستعداد للتوبة من أى ذنب يستجد، وليس هو الاستغراق في توبة واحدة والانشغال بها عن غيرها من العبادات. (٢)

### َ هل التوبة تقـــضى نسيان الذنب ؟

للصوفية بحوث في التوبة امتازوا بها في مصنفاتهم، منها بحثهم في التوبة، هل تقتضي من التائب نسيان الذنب؟ أو دوام تذكره؟

قال أبو طالب المكى: « أما نسيان الذنوب وذكرها فقد اختلف قول العارفين في ذلك، فقال بعضهم: حقيقة التوبة أن تنصب ذنبك بين عينيك. وقال آخر حقيقة التوبة أن تنسى ذنبك» (٣)

وقد عرض لهذا البحث القشيرى في رسالته فقال: (سمعت الجنيد يقول: دخلت على السرى (\*) يوما فرأيته متغيرا فقلت له: مالك؟ فقال: دخل على شاب فسألنى عن التوبة، فقلت له: أن لاتنسى ذنبك، فعارضنى وقال: بل التوبة أن تنسى ذنبك، فقلت والكلام للجنيد: إن الأمر عندى ما قال الشاب، قال: لم ؟ قلت: لأنى إذا كنت في حالة الجفاء فنقلنى إلى حال الوفاء، فذكر الجفاء في حال الصفاء جفاء، فسكت) (٤)

ونستنتج من هذه القصة أن « الجنيد » يرى أن العبد بعد أن يتوب من الذنب ويستقيم أمره مع الله، حتى يغدق عليه من النعم والفضائل ويمنحه من درجات القرب

١- سورة البقرة، آية ٢٢٢

٢- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية ص ١٣٥-١٣٨

٣- قوت القلوب لأبي طالب المكي جـ ١ صـ ٣٧١

هو سرى السقطى خال الجنيد بن محمد البغدادى
 ١٤ الر، الله للقشيرى صـ ٧٩

والولاية ما يشاء فلا حاجة له بعد ذلك في ذكر الذنب لأنه كان عند ارتكاب ذنبه في حالة جفاء مع ربه، ثم تحول بعد التوبة إلى حالة الوفاء والقرب، فلا حاجة إلى ذكر الحال الأول، لأنها تعكر عليه ما هو فيه من لذة الحالة الثانية.

فذكر الذنب أو عدم ذكره متوقف على درجة قرب المذنب بعد توبته من ربه، فإن كان يحتمل أن يعود إلى الذنب مرة أحرى إذا نسى ذنبه وندمه عليه، فهذا الأوفق في حقم أن لاينسى ذنبه، حتى يشمر دائمًا بالتقصير في جانب الله بالخجل من ذنوبه السابقة فلا يعود بمثلها.

وأما الذي انتقل إلى جانب الطاعة والتلذذ بها حتى شعر بالسعادة فيها، فالأوفق له أن لايذكر ذنبه حتى لا يذكر ما يؤلم نفسه بشعوره بما كان منه حال ارتكابه للذنب.

هذا ما أحسب أن «الجنيد» من انتصاره لرأى الغلام في أن التوبة هي أن ينسى ذنبه، بدليل تعليله السابق ذلك الرأى بقوله ، «لأنى إذا كنت في حالة الجفاء فنقلني إلى حال الوفاء، فذكر الجفاء في حال الصفاء جفاء».

ولاشك أن هذا المعنى الذى يهدف إليه الجنيد صحيح، ولكن ربما كان هناك تفسير آخر لمعنى قول الشاب «بل التوبة هي أن تنسى ذنبك» أدق من هذا الرأى الذي ذهب إليه الجنيد. وذلك أن ذكر الذنب ونسيانه ليس هو المراد هنا.

بل المراد هو الوقوف عند مقام التوبة والندم. وهو منا عبر عنه بذكر الذنب، أو عدم الوقوف عند هذا المقام وتجاوزه إلى مقامات أخرى وهو ما عبر عنه بنسيان الذنب، وقد تقدم بحث هذا الموضوع من هذه الناحية في أول هذا المقام»(١).

### ما يجب التوبة عنه:

لقد جرى خلاف بين الصوفية وغيرهم في مسألة ما يجب التوبه عنه، فمن ذلك ما قد حدث من اختلاف بعض الصوفية وبين الشيخ ابن تيمية.

فالصوفية يتوسعون فيما يجب التوبة منه، كالتوبة من الغفلة والتوبة من رؤية

١-موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ٧٩ ، ١٤٠ .

الحسنات ونحو ذلك، ورد في الرسالة القشيرية «تائب يتوب من الزلات، وتائب يتوب من الغفلات، وتائب يتوب من الغفلات، وتائب يتوب من رؤية الحسنات» (١)

### التوبة من الغفلة :

يرى الصوفية أن الغفلة مما يجب أن يتاب عنه، وذلك لما ورد من ذم الغفلة في مثل قوله تعالى ﴿ ذَالِكَ بِأَنَهُمْ كَذَّ بُوا بِكَا يَكِيْنَكَا وَكَانُوا عَنْهَا غَنْفِلِينَ ﴾ (٢)

والتحقيق أن الغفلة ليست ذنبًا مطلقاً، بل الغفلة غفلتان :

۱- غفلة الكافرين، وهذه هي المذكورة في الآية السابقة، وهي غفلة عن آيات الله تعالى التي تنادى بالإيمان به، وقد ورد ذكرها في عدد كبير من الآيات الدالة على أنها مختصة بالكافرين، كقوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ اَيَائِنَا عَافِلُونٌ . أُولَيِكَ مَأُونَهُمُ النَّارُ﴾ (٣) وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ظَلْهِرًا مِنَ الْلِّينَ اللَّهُ نِيا وَهُمْ عَنِ اللَّخِرَةِ هُو النَّارُ﴾ (٣) وقوله تعالى: ﴿ فَأَغْرَقْنَهُمْ فِي الْيَحْرَةِ اللَّهُ نَيْا وَهُمْ عَنِ الْلَاخِرَةِ هُو عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ الله عَلَى الله عَلَمُ مَن الإيمان والعقيدة الصحيحة وهي كفر صريح.

٢- غفلة المؤمنين، وهذه تدخل في عموم ما رفع عن الأمة من الخطأ والنسيان وليس فيها إنكار ولاتكذيب بآيات الله، فالتوبة منها ليست في درجة التوبة من الذنوب والكبائر.

وقد وردت آيات كثيرة تشير إلى أن الغفلة قد لاتكون ذنبًا في حد ذاتها، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّبُكَ مُهَالِكَ ٱلْفُرَىٰ بِظُلِّرِ وَأَهَّلُهَا عَلْفِلُونَ ﴾ (١) ومنها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَفَ ٱلْغَلْفِلُتِ ٱلْمُوْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَ قُولُه تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَفَ ٱلْغَلْفِلُتِ ٱلْمُوْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَفَ ٱلْغَلْفِلُتِ ٱلْمُوْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْم

والاحروج

٢ سورة الأعراف، الآية ١٤٦
 ٤ سورة الروم ، الآية ٧
 ٣ سورة الأنعام، الآية ١٣١

۱ – الرسالة للقشيري صـ ۸۰

٣– سورة يونس، الآية ٨.٧

٥- سورة الأعراف، الآية ١٣٦

٧– سورة النور، الآية ٢٣.

شبهات التصوف

#### الخالاصة:

وخلاصة ما يقال في التوبة من الغفلة، أن الصوفية إن أرادوا بذلك اعتبار الغفلة من الذنوب التي يجب التوبة منها كالزنا وشرب الخمر وغير ذلك فهذا غير مسلم به.

وإن أرادوا بذلك التعبير عن شدة حرص المؤمن على وقته وعدم تطرق الغفلة إليه، حتى إنه يعتبر الغفلة كالذنب سواء بسواء، فهذا تعبير جميل على ما فيه من المبالغة» (٢). التوبة من رؤية الحسنات :

ربما يكون موضوع التوبة من رؤية الحسنات من الموضوعات التي لاتخطر ببال كثير من الناس، ولكن الصوفية لم يفتهم التكلم في هذا الموضوع، بل لقد وجد في عهد الشيخ ابن تيمية من قال بالتوبة من الحسنات نفسها وليس من رؤيتها فقط، بدليل أن الشيخ ابن تيمية قال مبينًا رأيه في هذا الموضوع: «إن التوبة من الحسنات ضلال وجهل، بل قد يصل الأمر إلى حد الكفر، إن كانت الحسنة التي سيتوب عنها مما يعد تركه كفرًا، كالإيمان والعبادات المفروضة» (٣).

فهذا يدل على أنه وجد من يقول بهذا الرأى في عصر الشيخ، ولقد استطرد الشيخ بشيء من التعمق في هذا الموضوع، فأجاز التوبة مما كان يظنه الظان من الحسنات وهو ليس كذلك.

١ – سورة يوسف، الآية ٣

٢- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صد ١٤١٥ و١٤٢

٣- جامع الرسائل «رسالة التوبة» صد ٢١٩

وذلك على حد قول الشاعر:

إذا محاسنيي اللاتي أدل بها كانت ذنوبي فقل لي كيف أعتذر (١)

وكذلك يقرر الشيخ ابن تيمية أن مما يتاب عنه في مجال الحسنات ما يعده المرء حسنات له، وهو مقصر في فعله أو خائف من تقصيره في فعله إياها، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَ اللَّذِينَ يُوْتُونَ مُاءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴾ (٢). وقد بين الحديث معنى هذه الآية حين سألت السيدة عائشة أم المؤمنين «رضى الله عنها» النبي « تلك عنها قائلة : أهو الرجل يزني ويسرق ويشرب الخمر ويخاف؟ فقال: لا يابنت الصديق ولكنه الرجل يصلى، ويصوم، ويتصدق ويخاف أن لا يقبل منه» (٣).

فمثل هذا يتوب مما يتوقعه من تقصير في تلك الحسنات، أو بعبارة أخرى يتوب من الحسنات التي يرى أنه كان مقصرًا في أدائها على الوجه الأكمل.

وهذا ثمبيه بما تقدم من قوله بمجواز التوبة مما كان يظنه الظان من الحسنات وهو ليس كذلك، إلا أن الفرق بينهما واضح.

# رأي الصوفية

سبق أن عرفنا أن الصوفية قالوا بأن من درجات التوبة: درجة عليا هي التوبة من رؤية الحسنات، وهذه عبارة دقيقة وجيدة يمكن أن يفهم منها أن التائب من رؤية الحسنات هو الذي يفعل الحسنات، ولكنه لايري مع ذلك أنه فعل شيئًا، بجانب ما هو واجب عليه تجاه مولاه من جهة، وبسبب ما يلاحظه من توفيق الله عز وجل له لعمل ذلك على يديه فلا يرى لنفسه حقا في نسبة تلك الحسنات إليه.

فهـذا كله حسن وواضح، إلا أن الصـوفية يتـمسكون أيضا بعبـارة تقول : «ذنوب

١-- المصدر نفسه والصفحة.

۲– سورة المؤمنون، الآية ٦٠.

٣- جامع الرسائل لابن تيمية صـ ٢٥٦.

المقربين حسنات الأبرار» (١) وهذه العبارة غير واضحة المعنى، وقد علق الشيخ ابن تيمية على هذه العبارة في كتبه فنبه أولا إلى أن هذا اللفظ ليس محفوظا عمن قوله حجة، فلا هو مروى عن النبي على ولا عن أحد من سلف هذه الأمة وأئمتها.

ثم يبين الشيخ أن هذه العبارة قد تحمل معنى صحيحًا، وقد تحمل معنى فاسدًا.

أما المعنى الصحيح فله وجهان، أحدهما: أن الأبرار يقتصرون على أداء الواجبات وترك المحرمات، وهذا الاقتصار سيئة في طريق المقربين، ومعنى كونه سيئة هو أنه يخرج صاحبه عن مقام المقربين فيحرمه درجاتهم. (٢)

والثانى: أن العبد قد يؤمر بفعل يكون حسنا منه، إما واجبًا وإما مستحبًا، لأن ذلك مبلغ علمه وقدرته، ومن يكون أعلم منه وأقدر لا يؤمر بذلك، بل يؤمر بما هو أعلى منه.

فلو فعل هذا ما فعله الأول لكان ذلك سيئة. ومثل الشيخ ابن تيمية لذلك بمثال فقال: إن العامى يؤمر بمسألة العلماء والمأمورين في الإسلام بالرجوع إليهم بحسب قوة إدراكه، وإن كان في ذلك تقليدهم.

أما العلماء القادرون على معرفة الكتاب والسنة والاستدلال بها، فلو تركوا ذلك وأتوا بما يؤمر به العامي لكانوا مسيئين بذلك . (٣)

ثم حذر الشيخ من المعنى الفاسد لهذه العبارة، وهو أن يظن الظان أن الحسنات التي أمر الله بها أمرًا عامًا يدخل فيه الأبرار ويكون بالنسبة للمقربين من السيئات.

كأن يظن أن الصلوات الخمس ومحبة الله ورسوله والتوكل عليه، وإخلاص الدين له و نحوذلك هما في حق المقربين من السيئات، فهذا قول فاسد غلا فيه قوم من الزنادقة المنافقين المنتسبين للعلماء والعباد» (٤)

١- اللمع لأبي نصر السراج صـ ٦٨

٢- جامع الرسائل لابن تيمية صـ ٢٥١

٣- نفس المصدر صد ٢٥٥

٤- نفس المصدر والصفحة.

هذا وإن في كلام الصوفية عبارات توهم أنهم يجيزون التوبة من الحسنات، فمن ذلك قول رويم بن أحمد « عن التوبة أنها هي التوبة من التوبة» (١)

وهذا قول يتوجمه إليه اعتراض الشيخ «ابن تيمية» السابق، لأن التوبة في حد ذاتها حسنة، فالتوبة من التوبة هي توبة من الحسنات.

ولكننا إذا نظرنا بإمعان إلى عبارة «رويم» يمكن أن نفهم منها معنى صحيحًا فلا يكون كلامه من قبيل التوبة من الحسنات.

والمعنى الذي يمكن أن ينصرف إليه كلام رويم هو أن المقصود بالتوبة من التوبة هو التوبة هم التوبة من التوبة التوبة على التوبة الأن التوبة لابد أن تكون مسبوقة بالذنب الذي استوجبها.

ويقاس هذا على مثل قوله تعإلى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ ٱنفُسَكُم ﴾ (٢) فإن ظاهره النكير عليهم في الأمر بالبر، والأمر بالبر أمر حسن، بل واجب شرعًا، إلا أنه لما اقترن به نسيان البر من قبلهم توجه النكير إلى أمرهم بالبر المقرون بنسيانهم أنفسهم منه.

فكذلك التوبة من التوبة، المثال منها ترك الذنوب أصلاً حتى لاتكون توبة فهو كنفى الملزوم والمراد نفى لازمه. والمقصود أن لايكون منه ذنب يستوجب التوبة أى طلب الله تعالى أن يعصمه من الذنوب حتى لايضطر إلى التوبة.

هذا ما يمكن أن يفسر به كلام «رويم» إذا صرف إلى المعنى الجائز شرعًا ، ولقد سبقنا الإمام ابن القيم يبحث مسألة التوبة من التوبة المذكورة في كتابه «مدارج السالكين» ولكنه لم يصل إلى معنى ترتاح إليه نفسه فيما يبدو، وقال عن هذه الجملة السابقة إنها من الجمل التي يراد بها حق وباطل ويكون المراد المتكلم بها حقا فيطلقة من غير تمييز (٢)

وبهذا يكون الإمام ابن القيم قد رجح أن المراد بهذه العبارة هو المعنى الجائز شرعًا

١- اللمع لأبي نصر السراج صد ٦٨

٢ - سورة البقرة، آية ٤٤

٣- الإمام ابن القيم المدارج السالكين جـ ١ صـ ٢٠٣

وإن كان صاحبها قد أطلقها من غير توضيح كاف بحيث ترك فيها مجالاً لتفهم على غير ذلك المعنى، وفي هذا تبرير كاف لما ذهبنا إليه من توضيح للمعنى الجائز شرعًا لهذه العبارة، والذي نرجو أن يكون هو المقصود فعلاً منها، فلا يكون هذا القول من قبيل التوبة من الحسنات» (١)

### تذييل :

وقد لاحظ الإمام ابن تيمية في موضوع التوبة ملاحظات لطيفة منها ما يلي:-

١- أن التوبة مقام يستصحبه المرء من أول ما يدخل فيه إلى آخر عمره ولابد منه لجميع الخلق، واستشهد على ذلك بقوله تعالى ﴿ وَحَلَهَا ٱلْإِنسَنُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا لَيْعُ ذِبَاللَّهُ ٱلْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَلَا وَلَى صَالَح (الله المنافِية الله المنافِية الله المنافِية على أن التوبة تشمل جميع الخلق من حيث الحاجة إليها ولم يستغن عنها نبى ولا ولى صالح (١٤)

٢- إن من تاب عن ذنب غفر له الذنب فقط، ولايستلزم ذلك غفران مالم يتب عنه من ذنوب غيره» (٥)

٣- أنه قد يكون العبد بعد التوبة من الذنب خيرا منه قبل الذنب، بل لقد استشهد برأى طائفة من السلف، قال إن منهم سعيد بن جبير حيث قالوا: إن العبد ليعمل الحسنة فيدخل بها النار، ويعمل السيئة فيلا يزال خوفه منها وتوبته منها حتى تدخله الجنة» (٦). ا.هـ (٧)

١- موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ١٤٦

٢- سورة الأحزاب، الآية ٧٣ ٪ ٣- سورة التوبة، آية ١١٧

٤- مجموع الفتاوي لابن تيمية جـ ١١ صـ ٦٨٨

٥- نفس المصدر جـ ١١ صـ ٧٠٢، وأيضا جـ ١ صـ ٣٣٠

۲- مجموع الفتاوی جد . ۱ صد ۹ ۹ ۲

٧- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ ١٤٧.



# \* المقام الخامس : (الفناء) عند الصوفية

تعريف الفناء لأبي بكر الكلاباذي: من الأمور التي اشتهرت عند الصوفية الفناء ولقد عرفه الإمام أبو بكر الكلاباذي بقوله: «هو أن يفني الشخص عن الحظوظ فلا يكون له في شيء حظ، ويسقط عنه التمييز شغلاً بما فني به» (١)

### شرح التعريف:

جاء في التعريف قوله (أن يفني عن الحظوظ) ومعنى هذا أن يهمل حظوظه الشهوانية وما فيه متعه مادية كما هو المعتاد بين الناس انصرافًا إلى الله تعالى وهو لا يقصد من ذلك جر منفعه ولا دفع مضرة لذاتها وإن كان عمله لا يخلو من حصول ذلك له فالخوف والطمع باقيان معه قائمان فيه غير منفيين عنه غير أنه يرغب في ثواب الله لموافقة الله تعالى، لأن الله تعالى رغب فيه وأمر أن يسأل ذلك منه، ويخاف عقابه إجلالاً له وموافقه له، لأنه تعالى خوف عباده منه.

فخلاصة القول أن المريد ليترك حظوظه بمعنى أنه يقبل على جناب الله لمجرد الامتثال لأمره ونهيه فهو يفعل، لأن الله أمر، ويترك لأن الله نهى، أما ما وراء ذلك من نجاة من عذاب أو متعه في ثواب فهو وإن كان حاصلاً ولابد، لكن لا يأخذ ذلك في اعتباره ابتداء فليس العقاب والثواب هما الدوافع له على الترك والفعل.

وليس هذا عفواً ولا اعتباطًا، وإنما لأن شعوره بالمتعة واللذة في إقباله على جانب الله عز وجل وما يستتبع ذلك من نفحات إلهية تربو على شعوره باللذة، بنعيم الثواب والضجر من أليم العقاب. وهذا المعنى الذى ذكره صاحب كتاب «التعرف» معنى جليل استعصى على كثير من الكتاب فلم يستطيعوا توضيحه بمثل ما فعل الكلاباذى رحمه الله، فالفاني هنا باقى على أوصاف المسلمين التى مدح الله تعالى من اتصف بها من الرغبة والرهبة قد زالت عنه لفنائه عن حظوظ نفسه وغاية ما يكون من أمر الفاني عند الكلاباذى هو أنه لايرغب في المرغوب إلا لأنه قد أمر الله عنه فهو يرهبه لهذا السبب لا لغيره. وهذا فيما أحسب من أسمى المعانى في الإسلام.

١- التعريف لمذهب أهل التصوف صـ ٢٢.

\* أما معنى (زوال التمييز عنه) فيفسره علماء الصوفية أيضا بأن سقوط التميز عنه هو أن تصير تصر فاته كلها مو افقه للحق فلا يصر فه الحق إلا في مو افقاته فلا يشبهد مخالفه من نفسه إطلاقًا، وبهذا تصير الأشياء كلها شيئاً واحداً موافقا للحق فـلا يحتاج للتميز بينهما حينذاك» (١)

أما زوال التمييز بين الأمر والنهي أو بين الطاعة والمعصية فلا يقول به إلا ملحد فاجر أو معتوه لاتمييز له أصلاً، وليس هؤلاء من أصحاب الفناء الحقيقي (٢). وقد علل صاحب التعريف انصراف المريد عن حظوظه والاتجاه بكليته إلى جانب الحق غير ملتفت إلى ثواب ولا عقاب بانشغال المريد بجلال الله وجماله الذي وصل إليه بمقام الفناء. (٣)

فالفناء الحق هو الفناء عن شمهود المخالفات والحركات بها قصداً وعزمًا والبقاء في شهود الموافقات والحركات بها قصدا وفعلاً اوالفناء عن تعظيم ما سوى الله عز وجل والبقاء في تعظيم الله تعالى وحده لا شريك له» (٤)

قال أبيي حازم: ومن أروع ما قيل في شأن الفناء.

ما الدنيا؟ أما ما مضى فأحلام، وأما ما بقى فأماني وغرور..

وما الشيطان حتى يهاب منه؟ ولقد أطيع فما نفع، وعصى فما ضر» (°)

فقائل هذا الكلام قد فني عن قلبه تعظيم ما سوى الله، فلا الدنيا عنده عظيمة كما يراها الناس لأنهم ينظرون إليها نظرة التعظيم والتأمل، ولاسلطان للشيطان عليه كما هو عند الناس، لأنه يوقعهم في المعاصي والآثام من حيث لايرون لأنفسهم قدرة على رد كيده أو دفع إغراءاته، أما هذا المتكلم فلا يقيم لإغراءات الشيطان وزنًا، لآنه يعلم حقيقة أمره إذ لاعظيم إلا الله عز وجل.

٢- نفس المصدر السابق صد ١٠٠

٤- التعريف لأبي بكر الكلاباذي صد ٤ ٩

١- التعريف للكلاباذي صـ ٩٦

٣-نفس المصدر والصفحة.

٥- المصدر السابق نفسه صد ٩٤

ومن ثم حفظه الله عن وسوسة الشيطان، وصدق الله العظيم حيث قال: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلَطَكِنَّ ﴾ (١)

هذا ولعل فيما كتبناه في مفهوم الفناء عن الشيخ الكلاباذي ما فيه الكفاية لتوضيح مفهومه وإبانة معناه .

وللصوفية عبارات مختلفة في هذا المعنى، وكلها ترجع إلى أن ينسى الإنسان في الفناء كل شيء حتى نفسه، وأدق وأشمل تصوير في هذا المعنى قول بعضهم: «أخذ منى أنا، فبقيت أنا بلا أنا» (٢)

ولعل صاحب هذا القول يريد أنه نزعت منه النفس الأمارة بالسوء، وبقيت نفسه في جوهرها الصافي الطاهر التي فطر الله الناس عليها «كل مولود يولد على الفطرة» مجردة عن النفس الأمارة بالسوء التي التبست بها فيما بعد.

## شواهد على مقام الفناء:

وليس مقام الفناء أمرا خياليًا، ولا صورة وهمية، بل هو أمر واقع بشهد لذلك شهادة سافرة لا يعتريها شك ولامراء. أن الشخص قد يعشق شيئا من الأشياء بحيث يستبد هذا الشيء بجميع مشاعره فلا يشعر بشيء سواه، بل ينسى نفسه ولا يشعر بما يجرى في جسده ونفسه بل يكون خافلاً عن هذا غفلة تامة فهو في هذه الحالة قد فني عن كل شيء إلا عن ذلك الشيء الذي عشقه وانجذب إليه.

ويؤيد ذلك تأييدًا قويًا ما جاء في قصة يوسف عليه السلام مع النسوة، قبال تعالى في فامًا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطُعْنَ أَيْدِيَهُنَ (٣) ترى في هذه القصة النسوة حين رأين يوسف عليه السلام ففنين عن كل شيء حتى عن أنفسهن، وعن الإحساس بما يجرى لهن في غمرة اللذة برؤيا يوسف التي أذهلتهن عن كل ما سواه. ولقد وصل الأمر بهن إلى أن قطعن أيديهن ولم يشعرن بأى ألم في هذا.

١-سورة الحجر ، الآية ٤٢

٢- الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي للإمام الحجوي جـ٣ صـ ٥١

٣-سورة يوسف ، الآية ٣١ .

فإذا كان هذا يحصل في عشق الحوادث بعضها مع بعض، فما بالك في حب الله وهو لا يقاس بشيء أصلاً» (١)

## درجات الفناء:

يقول بعض الصوفية: إن الفناء ثلاث درجات، هي كما يلي:

الدرجة الأولى: فناؤه عن نفسه وصفاته ببقائه بصفات الحق وهو ما عبر عنه بعضهم باضمحلال ما دون الحق علمًا. (٢)

الدرجة الثانية: فناؤه عن صفات الحق بشهود الحق، وهو فناء العيان في المعاين (٣).

الدرجة الثالثة: فناؤه عن شهود فنائه باستهلاكه في وجود الحق» (٤)

فلا يحس في فنائه بفنائه لـعدم التفاته إلى حاله وما هو فيه من فناء أو شـهود، وهذه هي أرقى درجات الفناء عندهم.

وهذه الدرجات الثلاث تعتمد على مدى تأثير الفناء على صاحبه. وقد بالغ بعضهم في ذلك.

# \* مسألة في آثار الفناء على الفاني:

اختلف الناس في أن الفاني هل تذهب بشريته وآدميته بالفناء فيصير حقيقه أخرى كالملكية مثلا أو أن البشرية مازالت باقية وآدميته مازالت ثابتة. وكل مازال بالفناء إنما هو الصفات البشرية كحب المال وغيره على ما جاء في قول الله تعالى عن ذلك ﴿ زُيّنَ لِلنَّاسِ حُبُ ٱلشَّهَوَتِ مِن النِّسَاءِ وَالْبَيْنِينَ ﴾ (٥) ....الآية .

فالفناء إنما يذهب بتلك الصفات البشرية، وإنما يبقى الإنسان بالفضائل الإنسانية. ذهب إلى الرأى الأول فريق وذهب إلى الرأى الثاني آخرون.

١- موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صد ١٥٧ و ١٥٨.

۲- الرسالة للقشيري صـ ٦٣

٣- المصدر السابق، والتمكين في شرح منازل السائرين ص ٢٥

٤- نفس المصدر ونفس الصفحة - ٥- سورة آل عمران، الآية ١٤

والحق هو المذهب الثاني، أما المذهب الأول فبطلانه واضح لايحتاج إلى دليل. فالأنبياء صلوات الله تعالى عليهم وهم أوفر الناس حظًا في جميع المقامات العليا لم ينسلخ واحد منهم من آدميته وبشريته.

قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَارِجَا لَا نُوحِىۤ إِلَيْهِم ﴾ (١) وقال تعالى لرسوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَا بَشَرُّمِتُلُكُمْ يُوحَىۤ إِلَىَّ ﴾ (٢) ....الآية .

أما القوم الذين غلطوا في فناء البشرية وسمعوا كلام المحققين في الفناء، فظنوا أنه فناء البشرية فوقعوا في الوسوسة، فمنهم من ترك الطعام والشراب، وتوهم أن البشرية، هي القالب والجثة إذا ضعفت زالت بشريتها، فيجوز أن يكون موصوفها بصفات الإلهية، ولم تحسن هذه الفرقة العمل ولا التفكير حتى نسبها كبار الصوفية إلى الجهل والضلال فهذه الفرقة الجاهلية الضالة - كما يقول عنهم أبو نصر السراج - لم تفرق بين البشرية وبين أخلاق البشرية، لأن البشرية لاتزول عن البشر، كما أن لون السواد لايزول عن الأسود» (٢)

فالفناء إذا هو فناء الصفات البشرية لا البشرية ذاتها وكل من ظن أن البشرية تفني، أو أن الموجودات الكونية تفنى فهو خاطئ إذ الوجود باق على ما هو عليه، والفاني في المرء هو صفة العلم والملاحظة لهذا الوجود. (٤)

# الفناء في نظر ابن تيمية :

لقد نظر ابن تيمية إلى الفناء عند الصوفية بنظرة خاصة متأملة واستطاع أن يميز العارف المصيب في كل ما يقوله عن الفناء من الضال المضل الذي يناقض في كل ما يقوله أو ينقله من الضلال مما يضل به غيره. فالباحثون في مقام الفناء من الصوفية ينقسمون عند ابن تيمية إلى ثلاثة أقسام.

١- سورة يوسف، الآية ١٠٩

٢- سورة فصلت، الآية ٦

٣- اللمع للسراج صـ ٤٣ ٥.

٤- موقف الإمام :بن تيمية من التصوف والصوفية

القسم الأول: هم الذين يمتدحون الجنون والوله، ويمتدحون أصحاب هذه الآفات من الناس، بل يرونهم أصحاب الفناء الحق، ويعتقدون فيهم المعتقدات الباطلة ويصدقونهم في أمور يعلم العقل بطلانها قطعًا» (١)

وهؤلاء لايعرفون ما هو الفناء بل هم أدعياء لايقام لهم وزن عند المحققين.

القسم الثاني: هم الذين قد يحصل لهم صعق أو غشيان عند سماع القرآن ونحوه أو يصدر عنهم من الأقوال ما إذا صحى صاحبه عرف أنه غالط فيه (٢)

وسبب ذلك أنه قد يغيب بموجوده عن وجوده، وبمشهوده عن شهوده، وبمذكوره عن ذكره. حتى يفنى من لم يكن (وهى المخلوقات) ويبقى من لم يزل «وهو الرب» فلا يشهد ولا يدرك شيئا من المخلوقات، وإذا قوى هذا الأمر عليه قد يضعف الشخص فى تمييزه حتى يظن أنه هو من يحب. ومثال ذلك عند ابن تيمية أن رجلاً ألقى نفسه فى اليم فألقى محبه نفسه خلفه، فقال المحبوب: أنا وقعت فما أوقعك أنت خلفى؟ قال: غبت بك عنى فظننت أنك أنى» (٣).

فمن صدر عنه في هذه الأحوال قول غامض جاز تأويله بما يحتمله من المعنى الصحيح مثل قول من قال: «ما أرى غير الله» أو «لا أنظر إلى غير الله» ونحو ذلك، فمرادهم بذلك ما رأى غير الله، ولا خالقاً غيره ولا مدبرًا غيره ولا إلهًا غيره.

ولا أنظر إلى غيره محبة له أو خوفا منه أو رجاء له، فإن العين تنظر إلى ما يتعلق به القلب، فمن أحب شيئًا أو رجاه أو خافه التفت إليه.

وهذا في نظر الإمام ابن تيمية هو التوحيد الحقيقي الذي لايلتفت فيه لغير الله تعالى. لاحباً له ولاخوفًا منه ولا رجاء له بل يكون القلب فارغًا من المخلوقات خاليًا منها لاينظر إليها إلا بنور الله. وبذلك يكون قد حقق معنى الحديث القدسي «كنت سمعه الذي

١- مجموع الفتاوى لابن تيمية حد ١٠ صـ ٢٢١

٢- نفس المصدر والصفحة

٣- مجموع الفتاوي لابن تيمية جـ ١٠ صـ ٢١٩

يسمع به وبصره الذي به يبصربه فبالحق يسمع وبالحق يبصر، وبالحق يبطش، فيحب من الأمور ما يحبه الله ويبغض منها ما يبغضه الله، ويوالى منها ما والاه ويعادى منها ما عاداه (١)

القسم الثالث: هم الذين حصل لهم الفناء وهم باقون في حالتهم الطبيعية العادية لم يغشهم ما غشى القسم الثانى من صرع...الخ، ومثال هؤلاء كثير من الأنبياء صلوات الله تعالى عليهم وكثير من الصحابة رضوان الله تعالى عليهم، وإنما حصل لهم مقام الفناء هذا دون أن يطرأ على شخصيتهم أى تغيير كما في القسم الثاني لأن هؤلاء أكمل وأثبت وأقوى في الأحوال الإيمانية فلم يحصل لهم حال جديد، فليس هناك سبب يستوجب التغير، بخلاف الإنسان العادى، فإن إيمانه ليس في مستوى إيمان الأنبياء والصحابة، فإذا طرأ عليهم مقام الفناء حدث لهم صور من الإيمان قوية جدًا فيصابون بشيء من الصرع.....الخ (٢)

\* وبعد فهذه مقامات وأحوال الصوفية، وهي أفضل ما عندهم وأحسن ما في مذهبهم ومع ذلك فلم تخل حتى هذه من شطحات التصوف، وغلو المتصوفة، ويبدو أن الغلو مرض، إذا مرض به إنسان لم يقف عند جزئية واحدة، بل يستشرى فيشمل كل شيء، وهكذا كانت شطحات الصوفية، وعلى مافي المقامات من معاني جميلة، وغايات طيبة وأهداف نبيلة بعيدة عن الشطط والغلو الذي أصابها.

أتساءل: أليس في الإسلام ما تبلغ به النفس كمالها وسعادتها النضرة، وما تتألق به الروح، وتسمو إلى سماء الإيمان الحق، والنورانية الصافية، وما ينبع به الفكر فيدرك الحق إدراكا لايشوبه ريب وهم، ولا يريبه ظن، وما يصفو به القلب، فيفيض بالخير والرحمة والمحبة؟

أحسبت الإسلام غير مجد في تزكية الانسان والتسامي به، حتى تفر منحدرا إلى الصوفية؟

١- نفس المصدر والصفحة

٢-موقف الامام ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ١٦١ و ١٦٢ بتصرف .

إن في إخلاص التوحيد، وصدق الإيمان، وطيب الإحسان فيما أنعم الله به لواحة وريفة الظل، فناء الخميل، ثرة النبع في صحراء الحياة، تترعرع من سلسلها العذب ما يجعل الحياة حواليك مجالي خير وسلام وصفاء.....ومجاني نعيم روحي وسعادة نفسية، عبادتك الله كأنك تراه، تجريد لك من نوازع الشر ونوازعه، وتزكية لك مما يضل به الفكر، أو تطيش الغريزة، أو تزل العاطفة، أو يخمد الشعور بحق الحياة الطيبة، إنها تطلقك في رحاب الوجود جهادًا دائبًا في سبيل الحق وعملاً صالحاً تنشد به رضاء الله وحده. وتحقيق الخير العام للإنسانية، وتسبيحًا وتقديسًا لله وحده، لا امتزاجًا أو اتحادا، كما تزعم الصوفية.

ذلك بعض ما في الإسلام، فماذا في الصوفية؟ فيما ذكرت لك قبل الجواب الصادق(١)

\* \* \*

١- هذه هي الصوفية صـ ١٦٦ و١٦٧

رَفَّحُ معبس (الرَّحِمَى الْمُجَنِّي يَّ السِّلِيْسَ (النِّشُ (الِنِوول \_\_\_\_ www.moswarat.com





## سابعا: أذكار الصوفية

## \* طريقة الذكر

فى أعياد الصوفية التى يسمونها: موالد، وفى معابد الأضرحة إلتى يسمونها: مساجد، وفى كهوف الدراويش وقد أتخموا بطون الطواغيت بالسحت!! فى تلك الحانات يقيم الصوفية حلقات الرقص، أو ما يسمونه هم بالذكر، فيجلس الشيخ بين صفين من دراويش تعشقهم الرذيلة، ودرويشات نفرت منهن الفضيلة ثم يصفق بيديه اللامعتين من دسم الحرام إيذانًا ببدء الذكر، ثم يخرج من شفتيه ومنخريه اسم الله ملحدًا فى حروفه وفى النطق به!! وغضون جبينه تهمز الحياء، وتلمز التقوى.

ومنشد القوم يطربهم بالغزل الداعر في «ليلي وسعاد» أو بالدفوف يدق عليها الشيطان، وبالنايات تصفر فيها الشهوة، ثم يهب الشيخ ويهب معه المريدون، وثمت يميلون يمنة ويسرة، متأودة أعطافهم تأود الراقصات يلمحن في أيدى الرواد دنان الخمر وفتنة الذهب، وما هي إلا لحظة حتى تجن هذه الأجساد بما فيها من رغبات مكبوتة، مفصحة عن غليلها المحترق بالتأوه المخنث، والتمايل الخليع وبالأصوات المنكرة المبحوحة من عويل الخطيئة والاستغاثة بزينب، أو نفيسة، لايريدون زينب الطاهرة ولا نفيسة العابدة، وإنما يريدون بهما شيئا آخر!! فكل يغني على أنثاه.

وهكذا يظلون في اقتراف هذا الزور الملحد ساعة أو ساعتين، كل يريد أن يثبت للعيون الزانية في لهفة، والزغاريد المغازلة في توجع مشوق، أنه حيوان قوى الجسد.

وبعد هذا يزعمون أنها كانت من ساعات التجلى!! ولكم من أم باعت قوت يتسمها، وزوج ستر امرأته، ومدين يهلكه الدين بقية طعامه في سبيل «شيشة» الشيخ و «حشيش» الشيخ، و «أفيون» الدراويش، وهم يرقصون في حانات الذكر.!!!

أترانى بالغت؟ أم أنى قصرت؟ أخالك تنزع إلى اتهامى بالتقصير، فكلَ ذى بصر تقع عيناه على الصوفية يعربدون فى حانات ذكرهم، تقع عيناه على مشاعل المجوس، تتوهج كرغبات الفاجر، وعلى الدفوف بأيدى فتية، أسبلوا شعورهم، وقد لمسهم

الشيطان بلهيبه، فراحوا يتكسرون على النغم الشرود، ويهصرون غصونهم على النظرات المتوهجة الرغبات، وشيخ الطريقة سعيد!! لأن شباك فتنته توقع في حبالها الهائمين، هذا يحدث، وتراه، ونراه، ولانسمع النكير عليهم من أحد، كأنما رذيلة القوم فضيلة مقدسة»!! (١)

\* ما هكذا ذكر الرسول ربه، وما هكذا ذكر الصحابة من بعده ربهم، ما ذكروه باسمه المفرد، ولا ذكروه في ميل وتأود، ما ذكروه بقيادة واحد منهم ينطق بالاسم مصفقًا، وينطقون به وراءه، ما ذكروه ولهم منشد يغازل ليلى، ما ذكروه وأصواتهم من ضحيجها تفزع الليل، وتصك جنباته، ما ذكروه جزاء مضغة أو نفثة «شيشة»، ما ذكروه بالنايات والطبول والدفوف. ولكنهم ذكروه كما علمهم رسوله. أما من ذكر الله ذكر الصوفية، فهم مشركوا الجاهلية. قال تعالى: ﴿وَمَاكَانَ صَلَانُهُمْ عِندَاً لَلْيَتِ إِلّا مَن مُكَانَ صَلَانُهُمْ عِنداً لَلْيَتِ إِلّا مَن في اليهودية . (٦)

وحتى توقن بأن أذكار الصوفية أساسها بدعة يهودية، إقرأ ما جاء في المزمور التاسع والأربعين بعد المائه: «ليبتهج بنوصهيون بملكهم، ليسبحوا اسمه برقص، بدف، وعود، ليرنموا هللوا يا، سبحوا الله في قدسه، سبحوه برباب وعود، سبحوه بدف ورقص سبحوه بأوتار ومزمار، سبحوه بصنوج الهتاف» (٤)

وهكذا يذكر الصوفية، وحسبك أن ترى صوفية يذكرون بها، لتشهد الصلة الوثيقة بين الذكر الصوفي، والبدعة الجاهلية إليهودية!!

ولكن الدباغ يزعم «أن الصوفية يهتزون يمينًا وشمالاً، لأن الأقطاب رأوا الملائكة تفعل ذلك» (٥)

۱- هذه هي الصوفية ص ۱۷۳ و ۱۷۶ بتصرف

٣- سورة الأنفال، آية ٣٥

٣- هذه هي الصوفية صد ١٧٤ بتصرف

٤ – العهد القديم، المزامير، صد ١٤

٥- الإبريز للدباغ جـ٧ صـ٧٧

بل هناك من الصوفية من يزعم أن هذا الذكر مأخوذ من القرآن والسنة.

فمن القرآن قوله تعالى- مبينًا كيفية الذكر- ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ قِيدَمًا وَقُعُودًا وَعَكَمُ وَالَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ قِيدَمًا وَقُعُودًا وَعَكَنَ جُنُوبِهِمْ ﴾ (١)

وقوله تعالى - مبينًا صيغة الذكر - : ﴿ قُلِ ٱللَّهُ ثُكَ ذَرَهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ (٢).

ومن السنة، استدلالهم بأن النبي صلى الله عليه وسلم ظل يذكر ربه حتى سقط عنه رداءه.

وقال تعالى : ﴿ أَذَكُرُوا أَللَّهَ ذِكْرًاكَثِيرًا وَسَيِّحُوهُ بُكُرُوا ۖ وَأَصِيلًا ﴾ (٥)

ولا يتحقق هذا بطريقة ذكر المتصوفة وأورادهم فهى كما قال الشالم العمران بن حصين: «صل قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا، فإن لم تستطع فعلى جنب» (٦) وهى عن الذين لا يقطعون ذكره في جميع أحوالهم بسرائرهم وضمائرهم وألسنتهم، وهى التي يذكرون الله على كل حالة في الدخول والخروج وعند النوم واليقظة، وفي العمل والراحة، وفي الصباح والمساء، وعلى كل حال، وهي من يذكر الله بالجهاد، ومن

١- سورة آل عمران، آية ١٩١ ٢ - سورة الأنعام، آية ٩١

٣- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصومة صد ١٥٢ بتصرف

٤- سورة الأحزاب، آية ٣٥ ٥- سورة الأحزاب، آية ١٤و٤٦ .

٦-متفق عليه .

يذكره بالصوم، ومن يذكره بالقرآن، ومن يذكره بالدعاء، هي هذا كله.

\* والذكر بالاسم المفرد وحده غير مقبول «عند الشيخ ابن تيمية » لسببين :

## السبب الأول:

إن اللفظ المفرد لا يفيد علمًا، لأنه لا يفيد إثبات حكم ولا يُفيد تنزيهًا ولا تقديسًا ولا تمجيدًا.

أن أفضل الذكر مطلقًا هو «لا إله إلا الله» كما ثبت ذلك من أحاديث كثيرة بين فيها رسول الله على أن أفضل ما قاله، وقاله النبيون «لا إله إلا الله»(١)وقوله على «أفضل الذكر لا إله إلا الله» (٢)

ويرد الشيخ ابن تيمية حجتهم التي اعتمدوا عليها في القول بالاسم المفرد وهو ما أخذوه من قوله تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرَّهُم فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ (٣).

ثم بين أن من أبين الغلط اجتراؤهم على هذه الآية الكريمة بتقسيمها، وعدم ذكر الجزء الموضح للمعنى فيها السابق لهذا الجزء من الآية، وهو الاستفهام الذى انتضى أن يجاب عنه بالجملة المذكورة في هذه الآية وهي قوله تعالى: ﴿وَمَاقَدُرُواْ اللّهَ حَقَّ وَمَا قَدْرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا أَنْزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْءٍ قُلُ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَبَ الّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى فَرُرُهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهُ وَمَا وَتُخَفُّونَ كَثِيرًا وَعُلِمَتُ مَا لَمْ تَعَلَى اللّهُ اللّهُ مُعَلَونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهُ اللّهُ اللّهُ مُعَلَونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُعَلَونَهُ فَي خَوْضِهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾

فمن قرأ الآية كاملة عرف أن ليس فيها ما يدل على صحة ذكر الله بالاسم المفرد، وأن الحق ما قاله الشيخ ابن تيمية في هذه المسألة .(٤)

\* وأنكر الشيخ ما رواه بعض الصوفية من أكاذيب، مثل قولهم أن النبي على تواجد

١- مجموع الفتاوى لابن تيمية جـ ٢ صد ٣٤١

٢- أخرجه البخاري.

٣- سورة الأنعام، آية ٩١

٤- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ٣٠٣

حتى سقطت البردة عن منكبية. الخ فكذب الشيخ هذا الخبر أشد التكذيب، وأمثاله، وما قيل عن الصحابة رضى الله عنهم (١).

#### « كيفية الذكر:

يوجب الصوفية على الذاكر «أن يستحضر شيخه، وأن يستمد منه عند الشروع فيه فيقول: مددك يا أستاذى وأن يرى أن استمداده منه، عين استمداده منه صلى الله عليه وسلم، فإنه الواسطة إليه، وأن يستأذن شيخه بقلبه، فيقول: دستور يا أستاذى: وأن يستأذن أصحاب الطريق والقدم، وهم أهل السلسلة، فيقول: دستور يا أصحاب الطريق والقدم،

وهكذا توجب الصوفية على «الدرويش» أن يتلطخ بهذ الوثنية قبل أن يذكر الله، وأن يستأذن كل هذه الأصنام، ليتقبل الله ذكره، ويغمره برضاه!! حجب صماء تمور حولها الدياجير، وتقصف الأعاصير، تضعها الصوفية في طريق السالك. حتى لا يرى شعاعة من نور!! (٣)

وأما كيفية الذكر فهى «أن يهتز من فوق رأسه إلى أصل قدميه، وأن يبدأ بـ «لا» يمينا، ويرجع بـ «إله» فيتوسط، ويختم «إلا الله» يسارا قبلة القلب، فإن ذكر اسمه مفردا كـ «الله» و «هو» «ضرب بذقنه على صدره، وأن يذكر مع جماعة مع رفع الصوت، وينتع الكلمة من سرته إلى قلبه» (٤).

\* هذه البهلوانية الرعناء، هي صورة الذكر الصوفي، ترى هل كان رسول الله وهو يذكر ربه. يهتز من فوق رأسه إلى أصل قدميه؟ أو كان يضرب بذقنه صدره؟ أو كان يميل يمنة ويسرة؟ لم يفعل شيئا من ذلك، لأنه نبى، ولأنه رجل أبي الرجولة، أما رفع

١- موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ ١٥٢ بتصرف.

٢- أنظر رسالة لأحمد عبد المنعم الحلواني صـ ٢٨و ٢ ورسالة منحة الأصحاب لأحمد بن
 عبد الرحمن الشهير بالرطبي صـ ٨٦.

٣- هذه هي الصوفية صـ ١٧٥

الصوت، فالله يقول: ﴿ وَلَا تَجَمُّهُ رَبِصَلَائِكَ وَلَا ثَخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَعِ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴾ (''
وأصله الدعاء، ولكن الصوفية بهدى ربهم يعدلون!! ('')

ويقول تعالى: ﴿ وَاٰذْكُرِرَ يَكُ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِمِنَ ٱلْفَوْلِينَ ﴾ (٢) القَوْلِ بِٱلْفُدُوِ وَٱلْأَصَالِ وَلَاتَكُن مِّنَ ٱلْفَيْفِلِينَ ﴾ (٢)

\* صیغ الذكر الصوفى: «من آداب المرید مع شیخه أن یذكر ما لقنه له أستاذه فلا يتجاوزه إلى غيره (٤)

ولهذا تعددت صيغ الذكر الصوفى، تبعا لتعدد الطرائق، وتباين الشيوخ، فمنهم من يذكر بالاسم المفرد، ومنهم من يذكر به «هوهو» ومنهم من يذكر به «أه أه» وكل طاعوت صوفى يحرم على عبدته أن يذكروا بغير ما أذن لهم فيه، أو أن يذكروا بما ترقص به الطرق الأخرى، لاعتقادهم أن بعض أسماء الله قد يضر ذكرها هذا، وينفع ذاك، أو تضر فى حال، وتنفع فى حالة أخرى، والخبير بما ينفع الذاكر أو يضره إنما هو الشيخ، لهذا لا يستطيع «الدرويش» أن يذكر «لا اله إلا الله» إلا إذا أمره بها شيحه، ولاينادى ربه «بيا لطيف» وإلا أصابه مس أو خبال، أو كما يسمونه «لطف» !! (٥)

واسمع إلى القديس الصوفى «ابن عطاء الله السكندري» يفتري الإثم الأكبر فيقول.

«اسمه تعالى «العفو» بليق بأذكار العوام، لأنه يصلحهم، وليس من شأن السالكين الى الله ذكره واسمه تعالى «المباعث» يذكره أهل الغفلة، ولايذكره أهل طلب الفناء، واسمه تعالى «الغافر» يلقن نعوام التلاميذ وهم الخائفون من عقوبة الذنب، وأما من بصلح للحضرة، فذكره مغفرة الذنب عندهم يورث الوحشة، واسمه: تعالى «المتين» يضر أرباب الخلوة، وينفع أهل الاستهزاء بالدين (٢).

ويستمر «ابن عطاء» في سرد هذا البهتان حتى يستوفي أكثر أسماء الله، والله تعالى

۲- هذه هى الصوفية صدا ۱۷.
 ۲- من رسالة الحلواني صد
 ۲-مفتاح الفلاح ص ۲۲، ۲٤.

1-سورة الاسراء آيه ١١٠ ٣- سورة الأعراف، آية ٥ ٣ ٥- هذه هي الصوفية صـ٢٧٦ يقول: ﴿ قُلِ آدْعُوا اللَّهَ أُو ادْعُوا الرَّحْمَانَ أَيَّا مَا نَدْعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى ﴾ (١).

ويقول: ﴿ وَيِلْدِا لَا سَمَامُ الْخُسْنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَلَهِ فَ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

اسمه الغافر لا يصلح إلا للعوام!! كأنما أولئك الطواغيت معصومون من الذنب أو هم آلهة!! على حين كان يستغفر الرسول ربه في اليوم مائة مرة!! فهل تجدر حمًا بين حق القرآن، وبين باطل الصوفية؟!!(٣).

#### \* ذكر رسول الله ﷺ.

ومن عبير السنة المطهرة، يسطع عليك مايشفى روحك، فقارن بينه وبين ذلك اليحموم الصوفي. قال على: «كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم» (٤).

وكان على يقول دبر كل صلاة حين يسلم: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد وهو على كل شيء قدير، ولا حول ولا قوة إلا بالله، لا إله إلا الله، ولا نعب إلا إياه، له النعمة، وله الفضل، وله الثناء الحسن، لا إله إلا الله، مخلصين له الدين ولو كره الكافرون»(٥).

وقال على: سيد الاستغفار أن تقول: «اللهم أنت ربي، لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهدك ووعدك مااستطعت، أعوذ بك من شر ماصنعت، أبوء لك بنعمتك على، وأبوء بذنبي فاغفر لي، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت»(١).

وفي الصحيحين، عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: كان رسول الله على يقول-إذا قام إلى الصلاة من جوف الليل: «اللهم لك الحمد. أنت نور السموات والأرض، ومن فيهن، ولك الحمد، أنت قيوم السموات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد، أنت

٢- سورة الأعراف، الآية ١٨٠.

٤ -- متفق عليه.

٦- رواه البخاري.

١- سورة الإسراء، الآية ١١٠.

٣- هذه هي الصوفية ص ١٧٧.

٥- رواه مسلم.

شبهات التصوف

رب السموات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد، أنت الحق، ووعدك الحق وقولك الحق، ولقاؤك حق، والجنة حق، والنار حق، والنبيون حق، ومحمد على حق، والساعة حق، اللهم لك أسلمت، وبك آمنت، وعليك توكلت، واليك أنبت، وبك خاصمت، وإليك حاكمت فاغفر لى ما قدمت، وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، أنت إلهى، لا إله أنت، ولا حول ولا قوة إلا بك» (١)

«أرأيت إلى هذا الذكر النبوى الجامع؟ إنها ضراعة النبوة والعبودية الخالصة تفتحت لها أبواب السماء. ما فيه ذكر باسم مفرد، ولاضرب صدر بذقن، ولا هزة الرأس إلى أخمص القدم، ما فيه التناوح بالرأس يمنة ويسرة، ولانتع من سرة إلى تلب، مافيه منشد، ولادف، ولا شبابة (٢). ما فيه دائرة يقف في مركزها نصب يرقص الذاكرين بتصديته!! إنما فيه قلب مؤمن ضارع. ملأه حب الله خشية ورهبة وتقوى، يتوجه إلى خالقه الأعظم، مالك الملك كله في إيمان صادق، وتوحيد خالص، فصلوات الله على محمد عبد الله ورسوله (٣). هذا ذكر رسول الله أو نماذج منه فما ذكر الصوفية؟

# نماذج من أوراد الصوفية

الأوراد: جمع ورد، وهو في اللغة: مكان الورود أو زمانه، أو الماء المورود نفسه. وفي عرف الشرع: ما يأتيه المسلم من نوافل العبادات، ويتعاهده طوال حياته.

وفى اصطلاح الصوفية وأصحاب الطرق هو أحد أصول الطريقة المهمة ذات الخطر والشأن فى حياة المريد، وهى عبارة عن أذكار وأدعية يعطيها الشيخ العارف المأذون له أو نائبه عند تعذر لقياه والاتصال به لموته أو بعد داره، يعطيها للمريد ليصفوعليها باطنه، ويصل بها إلى مقام المكاشفة والمشاهدة والفناء، فى ذات الله تعالى، حتى لا يبقى واصل ولا موصول، كما قال قائلهم:

فلم يبق إلا الله فلا شيء غيره فما ثم موصول ولا ثم واصل.

١- متفق عليه. ٢- الشبابة: الربابة.

٣- هذه هي الصوفية ص١٧٨. ١٧٩.

أما الأدعية: فأكثرها ينظمونها في شكل أحزاب، فيقال حزب الشاذلي، وحزب الحداد، وحزب الكبير والحزب الصغير، الحداد، وحزب كذا.

ولا تخل بحال من كلمات الشرك والكفر والابتداع كالتوسل بالأموات والاستغاثة بهم ودعاء غير الله تعالى.

وأما الأذكار: فمنها ما هو حق مشروع كالتهليل «لا إله إلا الله» ويسمونه ذكر العامة،

ومنها ما هو غير مشروع كالذكر باللفظ المفرد، نحو: الله، الله، أوحى، حى، ويسمونه بذكر الخاصة، ومنها ما هو باطل وضلال كالذكر بلفظ ضمير الغيبة نحو: هو، هو، هو، ويسمونه بذكر خاصة الخاصة.

\* فانظر كيف يصنفون الذاكرين ثلاثة أصناف، خيرهم يسمونهم العامة، وشرهم يسمونهم خاصة الخاصة، نعوذ بالله من هذا الضلال المبين، ونبرأ إلى الله تعالى من هذا الكذب المشين.

هذا، ويأتي الخطأ في الأذكار الصوفية في صور هذه منها:

١- تحديد الأوراد في كمياتها وكيفياتها وأوقاتها، وأعنى بكمياتها أعدادها فإن كان الشارع قد أطلق لفظ الذكر ولم يحدده بكمية وعدد معين فلا يصح تحديده ولا تعيينه، ومن حدد أو عين فقد ابتدع، والبدعة ضلالة وأعنى بالكيفية أن يؤتى الذكر في جماعة وبصوت واحد، وهي كيفية مخالفة لما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه حال الذكر، كما أعنى بالأوقات تعيين وقت معين لا يؤتى به إلا فيه.

٢- وضع صيغ وألفاظ لم ترد عن النبي صلى الله عليه وسلم، ومن المعلوم في
 الشريعة بالضرورة أن أى ذكر لم يرد عن الشارع فهو باطل، لأنه تشريع زائد.

٣- الاجتماع عليه ورفع الأصوات به، وإحداث حركات منكرة كالتمايل والقفز
 والرقص والتصفيق.

٤ - مصاحبة الذكر بالعزف والتصفيق، وهو ما يسمى بالمدائح والقصائد، فهذه لا تعذب لهم ولا تطيب إلا على أنغام المرد، وأصوات المعازف والدفوف.

o-e وضع أجور معينه ومحدودة على كل نوع من الذكر، بأن يقال من قال كذا، فله أجر كذا، من غير أن يرد عن الشارع، وعلى سبيل المثال، قول الشيخ التيجانى فى صلاة الفاتح، وأنها تعدل كذا، ولقائلها من الأجر كذا، فى كتابه «الرماح»(١) وأمثال هذا (٢).

\* وهذه أمثلة من الأوراد، نوردها فقط بدون تعليق، ويكفى الباطل عرضه ليفتضح أمره، وقد جاء في أغلب أوراد الطرق هذا، ومنه:

«باسم الإله الخالق الأكبر، وهو حرز مانع مما أخاف وأحذر، لاقدرة لمخلوق مع قدرة الخالق، يلجمه بلجام قدرته، أحمى حميثا، أطمى طميثا، وكان الله قويًا عزيزًا، حم عسق حمايتنا، كهيعص كفايتنا، فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم (ثلاثًا) (٣)

«اللهم اجعل أفضل صلواتك أبدًا، وأنمى بركاتك سرمدًا، وأزكى تجاتك فضلاً وعددا على أشرف الخلائق الإنسانية، ومجمع الحقائق الإيمانية، وطور التجليات الإحسانية ومهبط الأسرار الرحمانية، حامل لواء العز الأعلى، ومالك أزمة الجد الأسنى، شاهد أسرار الأزل، ومشاهد أنوار السوابق الأول، وترجمان لسان القدم، ومنبع العلم والحكم، مظهر سر الجود الجزئى والكلى، وإنسان عين الوجود العلوى والسفلى، روح جسد الكونين، وعين حياة الدارين.، شجرة الأصل النورانية، ولمعه القبضة الرحمانية، وأفضل الخليقة الانسانية، وأشرف الصورة الجسمانية، ومعدن الأسرار الربانية، وخزائن العلوم الاصطفائية، صاحب القبضة الأصلية، والبهجة السنية، والرتبة العلية، من اندرجت النبيون تحت لوائه، فهم منه وإليه. اللهم صل على

١- كتاب الرماح جـ ٢ صـ ٦٩ ه أجر صلاة الفاتح ١

٢- إلى التصوف ياعباد الله صـ ٢١ و ٢٢ بنصرف يسير.

٣- الحزب الصغير لإبراهيم الدسوقي، من اللالئ السنية في أوراد الطريقة الخلوتية الدومية صد١، ومجموع أوراد الطريقة البرهانية صـ ٢٣.

من منه انشقت الأسرار، وانفلقت الأنوار، وفيه ارتقت الحقائق، وتنزلت علوم آدم فأعجز الخلائق، وله تضاءلت الفهوم فلم يدركه منها سابق ولا لاحق، فرياض الملكوت بزهر جماله مونقة، وحياض الحبروت يفيض أنواره متدفقة، ولاشيء إلا وهو به منوط، إذ لولا الواسطة لذهب كما قيل الموسوط. صلاة تليق بك منك إليه، كما هو أهله، اللهم إنه سرك الجامع الدال عليك وحجابك الأعظم القائم لك بين يديك...وزج بي في بحار الأحدية، وانشلني من أو حال التوحيد، وأغرقني في عين بحر الوحدة حتى لا أرى ولا أسمع ولا أجد ولا أحس إلا بها، واجعل الحجاب الأعظم حياة روحي وروحه، سرحقيقي وحقيقته، جامع عوالمي، بتحقيق الحق الأول...واجمع بيني وبين غيرك.

.....اللهم صل على الذات المحمدية، اللطيفة الأحدية، شمس سماء الأسرار، ومظهر الأنوار، ومركز مدار الجلال، وقطب فلك الجمال، اللهم بسره لديك وبسيره إليك، آمن خوفي، وأقل عشرتي، وأذهب حزني وحرصي، وكن لي، وخذني إليك منى، وارزقني الفناء عنى، ولا تجعلني مفتونا بنفسي، محجوبا بحسى، واكشف لي عن كل سر مكتوم يا حي ياقيوم...

اللهم صل على سيدنا محمد بحر أنوارك، ومعدن أسرارك، ولسان حجتك، وعروس مملكتك، وإمام حضرتك وطراز ملكك، وخزائن رحمتك، وطريق شريعتك، المتلذذ بتوحيدك، إنسان عين الوجود، والسبب في كل موجود، عين أعيان خلقك، المتقدم من نبور ضيائك....النور الذاتي، والسر الساري في سائر الأسماء والصفات.(١).

\* وهذه مجموعة أخرى من أوراد الطريقة البرهانية الدسوقية الشاذلية ومنها: على المريد أن يقول: «يادايم» ، ٣٠٠ مرة «وهو ليس من الأسماء الحسني».

«اللهم إنى إسالك بالعرش والكرسي والنور الذي عليه سيدنا محمد علله أن

١- مجموعة أوراد الطريقة البرهانية الدسوقية الشاذلية ص ٢٦- ٣١ بتصرف، وصلوات أحمد الدرديري، من اللآليء السنية في أوراد الطريقة الخلوتية ص ١١- ٢٢ بتصرف.

تسخر لى قلب من أحوجتني إليه. . من أراد لى سوءا أخذه الله، همسا همسا، لمسا لمساء لمساء لمساء لمساء لمساء لموساء مأمونا مأمونا، أنا الأسد، سهمي نفد، منه المدد، لا أبالي من أحد.

آلم نووا، فلووا عما نووا ثم لووا عما نووا فعموا وصموا عما نووا، فوقع القول عليهم بما ظلموا فهم لا.

أفحسبتم أنما خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لا. وجعلنا من بين أيديهم سدا ومن خلفهم سدا فأغشيناهم فهم لا.

يا معشسر الجن والإنس إن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السموات والأرض فانفذوا لا- (لا ألاء إلا الاؤك يا الله-ثلاثا)..

اللهم آمنا من كل خوف وهم وغم وكرب، كد كد كردد كردد كرده دو ده ده ده الله رب العزة كتب اسمه على كل شيء أعزه، وخضع كل شيء لعظمته وسلطانه.

اللهم اخضع لى جميع من يرانى من الجن والإنس والطير والوحوش والهوام، اللهم اجعل لى نورا من نورك على وجهى ومن ضياء سلطانك أمامى حتى إذا رأونى ولوا هاربين خاضعين لهيبة الله ولهيبة أسمائه ولهيبتى تدكدكت الجبال بكهيعص كفيت، بحمعسق حميت ، فسيكفيكم الله وهو السميع العليم »

..... بها بها بها بهيا بهيا بهيا بهيات بهيات بهيات القديم الأزلى يخضع لى جميع من يرانى، لمقفنجل يا أرض خذيهم، قبل كونوا حجارة أو حديدا، وقفوهم إنهم مسئولون، كأنهم خشب مسنده، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، طهور بدعق محببة صورة محببة سقفا طيس «سقاطيم» أحون ق أدم حم هاء أمين.

حم (٧ مرات) حَمَّ الأمر وجاء النصر فعلينا لاينصرون...بسم الله بابنا، تبارك حيطاننا، يسسقفنا.

> إن أبطأت غارة الأرحام وابتعدت يا غارة الله جدى السيسر مسسرعة

فأقرب السير منها غيارة الله في حيل عقدتنا يا غيارة الله

(التوسل) اللهم انصر بفضلك برهاننا. . وول أمورنا دسوقنا، لاتول أمورنا شرارنا

ياربنا بمحمد وبنته وببعلها.. وبأنبياء الله ثم برسله، وبزينب بنت الإمام المرتقى بالسيد البدوى باب المصطفى بالشاذلى وبالدسوقى شيخنا وبشيخنا وملاذنا العريان من

بابنيهما الحسنين أعلام الهدى وكذا الملائكة الكرام أولى الهدى درج المكارم والهدى مفنى العدا بحسر الفتوة والمكارم والندى بالقادرى وبالرفاعي أحمدا خفر الحجيج هو المسمى أحمدا.

ثم ماهذه الطلاسم «بطلسم غيب الغيب-اتحفني بأكمل جذبة- بسر طهور بدعق حاء محببة.. بمحببهن فتحا لقفل قوبنا.

ويا سقفا طيس...عظيم سقاطيم.. أحون وقاف مع آدم-بأحمى حميثا، بأطما طميثا، وزج بروحي في بحار الحقيقة ووال كؤوس الحب في حانة الصفا..صف زجاجتي وبالأسد الكرار من لاح سره..وبالسادة الأزواج أهل الصيانة...الخ.

ومن ملكوا التصريف. ومفتاح أحفى طلسم. و داد اموسويا. الخ. هذا الهراء(١)

وخلاصة القول في هذا أن أوراد الصوفية من أذكار وصلوات وأدعية ومدائح وقصائد شعرية، لا تخلوا أبدا من الكذب وألفاظ الشرك ومعتقداته، لا يفارقها الابتداع في ألفاظها، وأعدادها، وأوقاتها، وأكثرها ما وضع إلا لضرب أمة الإسلام بتمزيق شملها وتفتيت قوتها، وإدخال الزيغ والضلال في معتقداتها والبدع في عباداتها ولا تقوم لها قائمة ولاتزكوا لها نفس ولا يستجاب لها دعوة والعياذ بالله تعالى(٢)

وهذا مع زعمهم، على لسان ابن الحاج:

ليس التصوف لبس الصوف ترقعه ولابكاؤك إن غني ا

ولابكاؤك إن غنى المغنـــــون

١ - مجموعة أوراد الطريقة البرهانية الدسوقية الشاذلية صـ ٨-٨ ١ بتصرف

٢- إلى التصوف ياعباد الله صـ ٢٣

ولا اختباط كأن صرت مجنونا وإن تتبع الحق والقرآن والدين على ذنوبك طول الدهر محزونا ولا لهــــو ولا رقص ولا طرب بل التصوف أن تصفو بــلا كـــدر وأن ترى خــاشعا للـــه مــكتبا

# \* إيمان الصوفية بكتبهم، أو زعمهم أنها أسرار ورموز

\*إن الصوفية هنا وهناك، وفي كل مكان يتربصون فيه بالإسلام، يؤمنون بكتبهم إيماناً عنيداً طاغيًا يأسر منهم في قبضته القاهرة عواطف القلوب ومشاعر النفوس وسبحات الخواطر، وتأملات الفكر، ويدينون بكل حرف فيها يرمز إلى أسطورة، وبكل كلمة تفشى خرافة، فما تناوحت إحساساتهم بالحب إلا لها، وما فتك بالقلوب إخطبوطهم إلا بها، وما قتلت عناكبهم ذباب النفوس إلا بلعابها السام.

بيد أنهم حين يلقون المؤمنين، يقولون رياء ومخادعة «مدسوس» حتى إذا خلوا إلى شياطينهم، قالوا: نغبن المؤمنين. وإلا فإنى أدوى بصيحة الحق، تتحدى الصوفية وطواغيتها أن يجرؤ واحد منهم على القول، أن تلك الكتب مدسوسة، أو يستنكر ما تطفح به من كفر، وليأتنا بآثاره من علم، أو ظن تدل على أنها دعية النسب إلى من افتروها.

نعم أدوى بصيحة الحق، إن تلك الكتب ليست بمدسوسة، ويشهد بذلك التاريخ الحق، وتواتر النقل الصحيح، ولكن هبوها كذلك، فما ينفعكم وأنتم بها تدينون، وتؤمنون إيمان عابد الخمر بالدن والكأس والعربدة!! مدسوسة! إنها الترس الأخير، يلوذ به من ينأد منكم صدمة الحق الصاعقة، وشهادة زور تفترى لينجو بها المجرم من عقاب جريمته.

« وآخرون من أسارى الصوفية يزعمون أن تلك الكتب أسرار ورموز، لا يفقهها إلا أولئك الذين أباح لهم الغيب الخفى مكنونه، وقدس أسراره، أو الذين هتك الله عنهم الحجاب الأعظم، فخروا تحت عرشه سجدًا يسمعون وحيه، ويسجلونه رموزًا في شعرهم ونثرهم!!.

من صفات القرآن - ياهؤلاء - أنه بيان للناس، ومن الناس عالمون وجاهلون، ومنهم أميون وكاتبون قارئون، ولكن الله جعله بيانًا لهم جميعًا، ميسرًا للذكر، ليعبد كل امرئ ربه على بصيرة.

بيد أنى سأنحدر إلى فرية أولئك، فأزعم أن كتب الصوفية رموز مقنعة بالخفاء، وأسرار ملثمة بسحر الغيب.

ولكنى أسألك، كيف يعبد الله برمز مقنع بالإبهام، وسر مستغرق فى الغموض يحمل من الكفر وجها ظاهراً؟ أيحق لامرئ أن يعبد ربه بشىء أطبق عليه الجهل به، وبغير ما شرعه الله فى كتابه وأوحاه إلى رسوله؟!!. وأسألك، أتفقهون معشر الصوفية - دلائل تلك الرموز أم لا تفقهونها؟ فإن تكن الأولى، فأبينوا لأتباعكم، لتطمئن قلوبهم بالمعرفة، وللننصفكم كذلك، وإن تكن الأخرى فإنها دين الببغاء تردد مالاتعى.

أما مع الحق، فأقول: لقد قرأت لابن عربي، ولابن الفارض، وغيرهما، جل ما كتبوا، وما شرح به تلاميذهم تلك الكتب، فلم أجد في كل ما قرأت رمزاً مستوراً، ولا سراً خفيًا، بل دلائل صريحة تكشف في جلاء صريح عن حقيقة معتقد الصوفية !! فمثلا، ترى أي رمز في قول ابن عربي «العارف من يرى الله في كل شيء، بل يراه عين كل شيء» إن ابن عربي خشي أن يتوهم أتباعه حتى «الظرفية» المجازية في كلمة «في» أو الحلولية الحلاجية وفيها ثنائية تناقض الوحدة، خشي ابن عربي ذلك، فأطاح الوهم بيقينه الجازم، ليؤمن الصوفية بوحدة الوجود إيمانا لاتنال منه شائبة وهم، ليؤمنوا بأن الله هو عين كل شيء، وأن كل شيء هو الله!! أفي ذلك رمز أم بيان صريح (١)

\* \* \*

١- هذه هي الصوفية صـ ٨٧- ٩ بتصرف.

#### التصوف السنى:

لقد قيل: إن هناك تصوفا سنيا، هذه صفته:

«التصوف الإسلامي الخالص إيجابي لا سلبي، فيأخذ طالبه، والسالك فيه بأسباب الدنيا وأسباب الآخرة، ويجعل ممارسته بالعلم والعمل والحال عاملاً نافعًا بجسده في الدنيا وبنيته مستقبلاً للآخرة، وأما قلبه فيكون دائمًا مع الله، ابتغاء مرضاته ورضوانه، وبهذا وذاك يكون التصوف الحق زادا لقلوب الصديقين، وشعارًا لعباد الله الصالحين.

وذلك لأن الصوفي الحق إذا رأيته أو عاشرته أو عاملته أو جاورته أو صاحبته علمت أنه رجل دائب الفكر، كثير الذكر، دائم العبرة، غزير الحكمة، محب للعلم، كاره للجدل، وهو قليل المنازعة في الأمور، سهل المراجعة للصواب، وهمته دائما محصورة في البحث عن الحق، ولو ظهر على لسان غيره من الخلق، وأنه وراء ذلك أوسع الناس صدرًا، وأقبلهم لهم عذرًا، وألينهم للحق قيادًا، وأصعبهم على الباطل مراسًا، وأعزهم نفسًا، وأعفهم شخصًا، وأكثرهم ودًا، وأعمقهم حبًا، وأدومهم مثابرة وصبرًا، وأوفاهم عهدًا، وأكثرهم أدبًا، إن ضحك تبسم، وإذا غضب لا يتجهم، وإن تجهم فهور رؤوف بمن يعاديه ووصول لمن يواليه، ولا يخوض في أمر لا يعنيه، ولا يدعي أبدا ماليس فيه، وهو ورع عن الشبهات ومبغض للمحرمات، وحافظ للأوقات، ولاسيما مواقيت العبادات وأخصها الصلوات وهو كريم في عطاه وقليل في أذاه، مكرم للغريب، وراحم لليتيم، فهو سلس القياد، سهل العريكة إلا في حق ينشره أو ينصره، وباطل يدفعه، أو شارد عن الصواب يرده أو يزجره، حياؤه ظاهر في وجهه وخوفه من الله تعالى رابض في قلبه، مع الطمع في عفوه، والرجاء لرحمته، ومن طباعه حفظ الأمانات والبعد عن الخيانات، فيرى غير حاسد ولا غادر، ولا عياب ولا مغتاب.

وهو دائم الحركة، عفيف المكسبة، صادق في طريقه، معين لأخيه، وعطوف على رفيقه، راغب في الخيرات ومقيل للعثرات، وممتنع عن الاعتراضات من جهة الخلق أو من جهة أفعال الحق وهو مستعد الوثبات للدعوة الخالصة إلى الله، ولا مطلب له من ذلك سوى وجه مولاه(١).

٣٣٦ شبهات التصوف

ذلك سوى وجه مولاه<sup>(۱)</sup>.

وتلك الأخلاق كلها في حقيقتها إقتباس من أخلاق رسول الله على الذي وصفه الله تعالى في كتابه الكريم بقوله: ﴿ وَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ بعد الرسول على كانت من أخلاق الصحابة والتابعين وتابعي التابعين رضوان الله عليهم أجمعين (٢).

وإلى هنا نكون قد عرضنا على القارئ الكريم صفات التصوف والصوفي بمالا يخرج عن حدود الشريعة الاسلامية في كمالها مبنى ومعنى (٣).

## وقد قيل أيضاً:

التصوف السني هو التزام كل ما ورد عن رسول الله على من قول أو فعل أو تقرير، ويلتزم بكتاب الله ويتحرج من اقتحام قضايا الايمان ويحترم غيبها لأنها صادرة من الحق جل شأنه.

والتصوف السني لايؤمن بالرقص والطرب ولايأخذ برفع التكلف وانتهاك الحرمات، وتحليل الحرام وتحريم الحلال.

والتصوف السني هو قمة العبودية الحق لله، والأذعبان لأوامره واجتناب نـواهيه ومحاربة البدع والأهواء والضلالات والوثنيات.

والتصوف السني يتمسك بالتوحيد الخالص النقي الصافي الذي لاتشوبه شائبة ويحترس من كل ما يمس التوحيد الخالص من شبه الشرك والكفر والالحاد ظاهرًا أو باطنًا جليًا أو خفيًا (1).

وقبل ذلك، التصوف إذا ماتطابق مع كتاب الله وسنة رسوله على عنهما عملا وتطبيقًا ، ولم تلوثه أدران البدع ، فهو السنة الصحيحة التي نطمئن إليها، وأهله هم الفرقة الناجية(٥).

<sup>1-</sup> أين نجد هذا الصوفي في عالم الواقع. ٢- فلماذا لا نسمي الأشياء بأسمائها؟

٣- التصوف الإسلامي الخالص، تأليف السيد محمود أبو الغيض ص ١١- ١٣ طد دار النهضة مصر سنة ١٩٧٧م.

٤- التصوف السنى د/السيد الجميلي: ٦٠. ٥- التصوف السنى د/السيد الجميلي ص٥٠.

شبهات التصوف . ۲۳۷

ماأيسر أن يدعى الانسان بكثير من الدعاوي ، لكن أين هي من الحقيقة؟

وبعد، فإنه وللأسف الشديد - قد ظهرت الدعوة للتصوف من جديد، وبعد أن ظن المصلحون أنها قد مضت فلا ترجع، وماتت فلا تنشر، وذلك بعد أن أظهروا زيفها، وكشفوا عوارها، وأزاحوا الستار عما تخفيه وراءها من جيوش الخراب والدمار، وتلك الجيوش الكافرة الفاجرة التي ما فتئت تضرب في جسم أمة الإسلام حتى مزقته أشلاء، وطرحته لكلاب الاستعمار أجزاء، فامتصوا دمه، وأكلوا لحمه، وكسروا عظمه، وواروه التراب، وظنوا أنه لايبعث إلى يوم الحساب.

وماأن نشر الله أمة الاسلام بعد مؤتها؛ وعادت إلى الحباة من بعد مفارقتها، ورآها العدو الثلوث المركب من اليهود والمجوس والنصاري، ورآها وقد تحررت ديارها، وتخلصت من نير الاستعمار الغربي بلادها وأقطارها، فلم يعد فيها سلطة الكافر، ولاسلطان لكافر، ولاسلطان لكفار، آلمها تحررها، وأكربها وأحزنها خلاصها واستقلالها حتى راح يبحث عن عملائه الأقدمين، وجنوده المخلصين من دعاة التصوف، وأدعياء المتصوفين(۱) فأخذ يجمع شتاتهم ويحرك طلائعهم بهم في المعركة لضرب أمة الإسلام مرة أخرى ليوهنوها ويضعفوها ويومها يضعها مرة أخرى تحت كتلته ليمتص دمها ويأكل لحمها وعظمها كما فعل بها في المرة الأولى، والعياذ بالله تعالى.

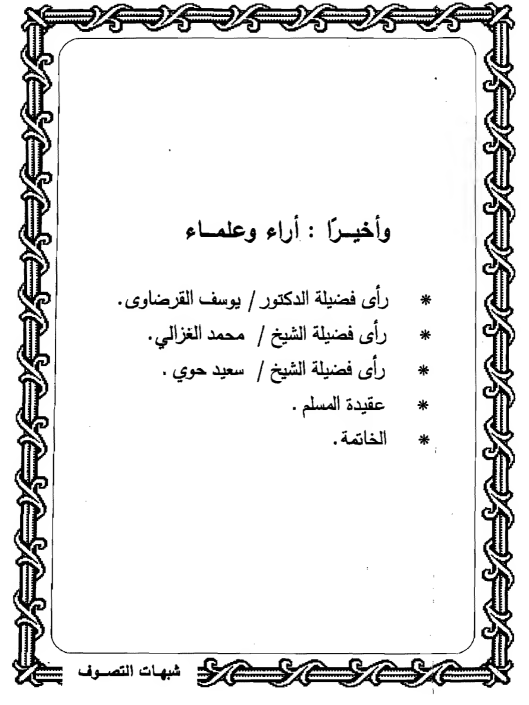
ومن هنا- قد رأينا بأم أعيينا تجرء أدعياء التصوف الزائف، ودعاة المتصوفة المرتزقة نحو أمة الاسلام ليزيدوا في محنتها، وتوسيع هوة الشقاق والحلاف بينهما، فهذا يؤلف كتابًا ويكتب رسالة، وذاك يفتح زاوية ويوزع مناشير، وآخر يعقد مؤتمراً ويقيم احتفالات يشكك في الدعوة الإصلاحية السلفية ويطعن في دعاتها وحماة راياتها قديمًا وحديثًا.

١- وليس غريبا أن تلاحظ اهتمام الغرب والماسونية حيث تسهل لهم الأمور وتعقد لهم الندوات والمؤتمرات وتفتح لهم المراكز الاسلامية أبوابها شأنهم في ذلك شأن الفرق الأخرى مثل البهائية والقاديانية. إذا لا غرابة عندما تجد أن حكومة مثل الحكومة الهولندية تقوم ببناء أكبر مسجد للطائفة البهائية في هولندا.

ولقد ساعد على تحرك المتصوفة في هذه الأيام، وإظهار دعوتهم تحوف بعض الحكام في بلاد المسلمين من الدعوة السلفية إذ رأوا فيها مايبعث على الانقلاب الفكري والروحي الذي قد يؤدي أخيرا إلى انقلاب إداري شامل يقضي على مظاهر الفسق والفجور في ديار المسلمين، ويعود بالأمة الاسلامية إلى عهد سلفها الصالح عهد تحكيم الكتاب والسنة والهجرة والجهاد إلى أن تبلغ أمة الاسلام غاياتها في الطهر والصفاء، والعزة والكرامة، وحتمى لاتكون فتنة، ويكون الدين كله لله. لهذا التخوف تحالف بعض جهال الحكام مع ضكال المتصوفة على محاربة دعاة الدعوة السلفية الإسلامية بين المسلمين فترى بعضًا منهم لايؤمنون بالله ولقائه لما أصاب قلوبهم من الالحاد الماركسي يساعدون على نشر التصوف الباطل فيسهمون في إقامة الحفلات الصوفية، ويسهلون أمور القائمين عليها، ويحوطونهم بعناية وحماية في الوقت الذي يضطهدون دعاة الاصلاح، وينكلون بهم ويسكتونهم، ومن هنا- أخي المسلم-وجب التنبيـه بسرعة إلى خطر هذه الـدعوة الصوفيـة الجديدة قبل استفحـال أمرهم، .. وانتشار شرها بين المسلمين، والتي يخشي أن تضع أمة المسلمين مرة أخرى تحت وطأة الاستعمار بعد أن أنقذها الله تعالى منه بدعوة الإسلام التي حمل رايتها السلفيون و جاهد المسلمون تحتها حتى تحررت ديار المسلمين وبلادهم من الاستعمار الغربي الغاشم الظلوم(1).

\* \* \*

١- إلى التصوف ياعباد الله- ص٣ و٤ بتصرف.





### أراء في التصوف لبعض العلماء:

### قال فضيلة الدكتور يوسف القرضاوى:

التصوف هو العلم الذي يبحث في الجانب الأخلاقي والعاطفي من الثقافة الإسلامية.

ولا ينكر الدارسون أن التصوف قد أثرت فيه - إلى حد ما - عوامل أجنبية: مسيحية أو هندية، أو فارسية أو يونانية، إلى جوار العوامل الإسلامية أيضًا، وأنه قد دخلت فيه على مر الأزمان أفكار غريبة من شتى المصادر المذكورة أو غيرها.

حتى انتهى بعض أنواع التصوف إلى القول بالحلول أو الاتحاد، أو وحدة الوجود (١) وكان لبعضهم كلام عن « قِدَم النور المحمدي» أو مايسمونه « الحقيقة المحمدية». وكان عن الولاية والأولياء، وعن الكشف والمواجيد والأذواق وتحكيمها في النصوص الدينية وتفرقتهم بين الحقيقة والشريعة، وتربية المريد أن يكون بين يدى الشيخ كالميت بين يدي الغاسل، وغلوهم في الزهد و مايتعلق به إلى حد يخرج من وسطية الإسلام إلى رهبانية النصارى، ولهذا ولغيره، وقف كثير من الحريصين على التمسك بالسنة موقف الريبة بل الخصومة، من التصوف وتراثه ورجاله، وأعلن بعضهم حربا على التصوف كله، قديمه وحديثه، وسنيه وبدعيه وحمله أو زار كل الانحرافات الفكرية والسلوكية التي ابتلى بها المسلمون في القرون الأخيرة، وبالتالى دعا إلى نبذ هذا التراث وهجره خشية ما يتخلله من مفاهيم لا تتلاءم مع الإسلام، والذي نريد أن نؤكد عليه هنا:

# أولاً:-

أن التصوف الفلسفي كله مرفوض من أساسه، وإذا درسناه فإنما ندرسه لنرد عليه ونبين فساده ومنافاته للإسلام، ونريد بالتصوف الفلسفي: القائم على فكرة «الحلول» و « وحدة الوجود».

١- انظر: فصل «التصوف الفلسفي» من كتاب « مدخل إلى التصوف الإسلامي» للأستاذ
 الدكتور أبو الوفا التفتازاني ص ٢٧٧ وما بعدها.

#### تانياً:

إن الذي يعنينا من التصوف هو الجانب الأخلاقي والتربوي(١) وهو الذي قال فيه «ابن القيم» في «مدارج السالكين»: (اجتمعت كلمة الناطقين في هذا العلم على أن التصوف هو الخلق ، وعبر عنه الكناني بقوله: (التصوف خلق، فمن زاد عليك في الخلق زاد عليك في التصوف).

#### تالثاً:

إننا يجب أن ننتقي من التصوف ما يخدم العقيدة الاسلامية والأخلاق الاسلامية، وندع كل مافيه شائبة أو ريبة، وننتفع في ذلك بمن نقد الصوفية، مثل ابن الجوزي في «تلبيس إبليس» وغيره.

كما أن الانصاف أن نبين أن في التراث الصوفي- على مافيه من مآخـذ- فوائد لا تنكر منها:

ُ ١- أنه يجمع كثيراً من أقوال الصالحين، وحِكَم الزُهاد والعُباد، وأهل التقوى والبصيرة.

 ٢- أن فيه لفتات روحية مشرقة في فهم الآيات والآحاديث والتعليق عليها لاتوجد عند غيرهم.

٣- أن الصوفية - حين عنى الفقهاء بأحكام الظاهر المحس، والمتكلمون بالجانب العقلي الجاف- عنوا هم بأحكام الباطن، ودراسة آفات النفوس ومداخل الشيطان إليها، وكيفية وقايتها وعلاجها. ولهم في ذلك من الممارسات والتجارب والمعارف ما ليس لطائفة غيرهم.

٤ أن في أقوالهم حرارة وحيوية يلمسها قارئها، لعل ذلك نتيجة المجاهدة النفسية والرياضة الروحية التي يعانونها، وليست النائحة كالثكلي.

٥- أن الصوفية الأوائل الذين وضعوا أسس التصوف ومهدوا طريقه، ورفضوا كل

١- والأهم من الجانب الأخلاقي صحة العقيدة، فهي ملاك الأمر كله وروح الدين كله، وهي
 التي تقوم العمل والخلق، فأين الصوفية من العقيدة الصحيحة؟

محاولة لإخراجه عن الشرع ، وأبوا إلا تقييده بالقرآن والسنة.

قال سيد الطائفة «الجنيد»: من يقرأ القرآن، ويكتب الحديث، لايقتدي به في هذا الأمر، لأن علمنا مقيد بالكتاب والسنة. وقال: مذهبنا مقيد بأصول الكتاب والسنة. وكذلك جاء عن أبي حفص والداراني وأبن أبي الحواري والسري السقطي وغيرهم، كما نقله عنهم القشيري وغيره (١).

7- أن من أثمة الدعوة السلفية من تكلم في التصوف وألف فيه، ورد على باطله، وأشاد بما فيه من حق، كما يتضح ذلك في رسائل شيخ الإسلام ابن تيمية، مثل «العبودية» و «التحفة العراقية في الأعمال القلبية» ورسالة «الفقراء» وغيرها من الفتاوي والرسائل والبحوث، والتي ظهرت في مجلدين من مجموع فتاويه، أحدهما تحت عنوان: «السلوك» و كذلك مؤلفات تلميذه المحقق عنوان: «السلوك» و كذلك مؤلفات تلميذه المحقق العلامة ابن القيم في ذلك وهي كثيرة منها: طريق الهجرتين، وعدة الصابرين و ذخيرة الشاكرين والداء والدواء، وأعظمها: «مدارج السالكين شرح منازل السائرين» في ثلاثة مجلدات، وفيه وزن علوم القوم بميزان الكتاب والسنة (٢)؟

وقال فضيلة الشيخ محمد الغزالي «في خطبة جمعة له بمسجد النور بالعباسية».

لقد أحببت أن ألقي نظرة خاطفة على التصوف والتراث الصوفي، وأن أكون منصفا قدر ما أستطيع، فلا أهادن خطأ، ولا أتتبع عورة، ولا استهجن صواباً ولا أغمط لأحد حقه، واجتهدت في هذا، وفي الحقيقة قرأت في التراث الصوفي لكثيرين. لمنصفين يحبون مذهبهم ويتعصبون له ويدعون إليه.. وقرأت لنقاد يحملون على هذا اللون من الثقافة الإسلامية يضيقون به، ثم يختلفون، فبعضهم ينصف في نقده كما قرأت لابن القيم في كتابه «مدارج السالكين بين سنازل إياك نعبد وإياك نستعين» الذي يرد به على كتاب «منازل السائرين» لشيخ الإسلام «أبي إسماعيل الهروي» (٢)

١ – انظر «مدارج السالكين ج٢ ص ٤٦٤ وما بعدها ط السنة المحمدية.

٧- انظر ثقافة الداعية للأستاذ الدكتور يوسف القرضاوي ص ٨١- ٨٣ ط مكتبة وهبة.

٣- هو عبد الله بن محمد بن على الهروي الحنبلي الصوفي، المتوفي في ذي الحجة سنة ٤٨١هـ.

الصوفي - وفي الحقيقة أن الجدل بين الرجلين - هنا - كان على مستوى عال من عمق الفقه، وحسن الخلق وتحرى الحق والرغبة في نفع المسلمين وإرضاء رب العالمين.

» أول ماألفت النظر إليه أن مايسمى طرقًا صوفية في البلاد الإسلامية بينها وبين التصوف القديم بماله وما عليه بخطئه وصوابه، بين الطرق المعاصرة وبين هذا التصوف القديم مسافة شاسعة، بل تكاد تكون العلاقة منقطعة.

علاقة الطرق الموجودة الآن بالتصوف القديم شبه علاقة اليونان الذين يبيعون الخبز في الأفران، أو المسكرات في الحانات، أو البقالة في حوانيتها بالنسبة إلى سقراط صاحب نظرية المعرفة، أو أفلاطون صاحب نظرية المثل، أو أرسطو صاحب المنطق.

« الفرق بعيد بين صوفية العصر والحاضر والمتصوفين القدامي.. والمتصوفون القدامي أنواع، فيهم فكر فلسفي انتشر قديمًا وعرف رجاله مثل: محيى الدين بن عربي، وابن الفارض، وابن سبعين، وهذا اللون من التصوف كان موضع ضيق من جمهرة المسلمين ورفضه أغلبهم، لأنه تصوف فلسفي، وتصوف فلسفي غلبت عليه عناصر مستوردة من فكر رواقي يوناني أو فكر هندي أو فكر بعيد الصلة بالإسلام، وهؤلاء قد يقع الخطأ من أحدهم فيكون خطأ شنيعًا، ومن أخطاء ابن عربي وهو فيلسوف صوفي – أنه يرى أن فرعون نجا وأنه من أهل الجنة.

الله يقول: ﴿ فَأَنْبَعُوا أَمْرَ فِرْعَوْنَ وَمَا آَمْرُ فَرْعُونَ وَمُورِكُ ﴾ (١) فكيف يقال عن هذا إنه نجا؟

الله يقول: ﴿ وَأَتَبَعَّنَاهُمْ فِ هَاذِهِ الدُّنَّا لَعَنَكُةٌ وَيَوْمَ الْفِيسَمَةِ هُم مِنَ الْمَقْبُوحِينَ ﴾ (٧).

ومن ذلك فقد قرأت رسالة للرجل يقول فيها: إن فرعون آمن ومات طاهرًا لأنه عند الغرق قال: ﴿ اَمَنتُ أَنَّهُ كُلَّ إِلَكَ إِلَّا ٱلَّذِي ٓ اَمَنتَ بِدِبَنُو ٓ إِلْسَرَهِ يِلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسَلِمِينَ ﴾ (٢) فالرجل آمن ومات طاهرًا - طاهراً؟!!! ماهذا يارجل؟ آمن في وقت لايصلح فيه إيمان، والله قال له: ﴿ وَ ٱلْمُنَانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (٤).

٢- سورة القصص، الآية ٤٢.
 ٤- سورة يونس، الآية ٩١.

۱ – سورة هود، آیة ۹۷ و ۹۸. ....

٣- سورة يونس، الآية ٩٠.

فخطأ ابن عربي هنا مع أخطاء أخرى تنتسب إليه ويعرف بها وتجعلنا نؤيد جمهرة المسلمين في رفضهم للفلسفة الصوفية عمومًا، لأنها بعيدة عن الإسلام.. وبعيدة عن المنطق الديني- بعيدة عن الضوابط الفقهية التي لابد منها لإدراك الحقائق.

\* لكن المسلمين عموما قبلوا التصوف السلوكي.. أي قبلوا تصوف الأخلاق والآداب، والشمائل والذكر والعبادة، ومن أئمة هذه الطريقة التربوية أو السلوكية: «أبو الحسن الشاذلي» وشيخ المذهب لون، وأتباع المذهب بعد ذلك قد يخطئون ويصيبون، وأبو الحسن كان رجلاً له فقه، وله مع الله أدب، وله مع الناس توجيه خسن، وهو صاحب التوجيهات اللطاف، كان غنياً، وعندما وضع أحد الدراويش يده على ثوبه فوجده سخياً، فقال ياإمام أهذا ثوب يعبد الله فيه؟ قال له: ثوبي ينادي على بالغني عن الناس، وثوبك ينادي على بالفقر إلى الناس.

وأبي الرجل الكبير إلا أن يكون ثوبه حسنًا مخالفًا حمقى المتصوفة الذين كانوا يلبسون المرقعات، ويرون ذلك من باب التواضع لله أو الزهد في الدنيا.

«ابن عمر» رضي الله عنهما- وهو متشدد في معاملة نفسه- قال لمن استنصحه البس مالا يزدريك فيه السفهاء، وما لا يعيبك عليه العقلاء.

ملابس عادية محترمة لاهي مزخرفة ولا هي سيئة.

وأيضاً: «أبو الحسن» هو صاحب الكلمة المشهورة – قال له تلميذ: أنا أترك الماء في الشمس، قال له: لم؟ قال: أحارب نفسي فهي تشتهي شرب البارد، فقال له: انقل الماء من الشمس إلى الظل فإنك إن شربته باردًا فحمدت الله انتزعت الحمد من أعماق قلبك!! كان رجلاً عاقلاً. من هذا المسلك «مسلك الحسن» جاءته حلوى فاخرة، فأخذ يوزعها، فانقبضت يد صوفي حوله وأبي أن يأكل، فقال له الحسن: كل ياأحمق –. في الماء العادي نعمة لاتستطيع أن تقوم بشكرها!! التصوف عاطفة.. والعواطف أحياناً تكون سائحة – غير مضبوطة – فلابد من ضبط العاطفة.

\* التصوف السلوكي انتشر بين المسلمين وانتشرت طرقه، وعرفه ابن حلدون بأنه

«علم محدث في الملة يتصل بأعمال القلوب والجوارح»(١) وهو تعريف لابأس به مامعنى أنه محدث في الملة؟ أكثر العلوم استحدثت عناوينها وإن كانت موضوعاتها قديمة، بمعنى أنه مايتصل بالإيمان وقضاياه والدفاع عنها - خصوصا عقيدة التوحيد ومايحميها - فهذا علم استقل به علم الكلام أو علم التوحيد أو علم العقائد.. ومايتصل بالعبادات من وضوء وصلاة وزكاة وصيام وحج ، فهذا علم انفرد به فقه العبادات. وما يتصل بالبيوع والتجارات والشركات والكفالات والحوالات فهذا علم انفرد به فقه العاملات.

تفسير القرآن له علم التفسير. السنة ومايتصل بتقويم السند، ومعرفة الرجال انفرد به علم الحديث به علم الحديث دراية.. وما يتصل بالمتون وماروى عن النبي على انفرد به علم الحديث رواية.. وما يتصل بحب الله والصبر والشكر والخوف والرجاء والورع وغير ذلك من المعانى فانفرد به علم التصوف، وكتبت المؤلفات على هذا الأساس.

«عند التأمل و جدت التراث الصوفي يشبه منجمًا مليئًا بنفائس كثيرة، وبتراب كثير، وغثاء كثير، وإن الذي يدخل هذا المنجم قد يكون غبيًا فلا يخرج إلا بقفف من التراب، وقد يكون ذكيًا فيستطيع أن يستخرج بعض النفائس وينتفع بها!! وأشهد أن التراب، وقد يكون ذكيًا فيستطيع أن يستخرج بعض النفائس وينتفع بها!! وأشهد أن ابن القيم في كتابه «مدارج السالكين» وابن القيم تلميذ لابن تيمية وكلاهما خصم للصوفية أشهد أن ابن القيم كان منصفًا لأنه ماوجد خيرًا إلا التقطه ونماه، وما وجد خطأ إلا ورد عليه بالحسني، واجتهد أن يعتذر لصاحبه إن كان له عذر وكان متواضعًا لله، غمط نفسه ومكانته وعندما قال: إذا كنت قد أصبت بعض الحقائق التي لم يرها شيخ الإسلام، فأنا مع شيخ الاسلام كالهدهد مع سليمان عندما قال له والميمان هو سليمان هو سليمان هو سليمان.

في الحقيقة هذا اللون من البحث عن الحقيقة والأدب مع الخصوم يحتاج إليه

١- انظر مقدمة ابن حلدون ص ٣٩٢ المطبعة الأزهرية.

٣- سورة النمل، الآية ٢٢.

الكثيرون في مصرنا، فإن أمتنا فقدت كثيرًا من أدب البحث ومن حق القول ومن تزيينه للآخرين حتى يكون حبيبًا إليهم، وكثير من الذين عرفوا بعض الحقائق لم يحسنوا عرضها، وربما كانوا فتانين يصدون الناس عنها.

« لقد قرأت - كما قلت - في الثقافة الصوفية شيئاً كثيراً، فوجدت أن هناك أمورا ينبغي أن نأخذها من هذا التراث، وقد تكون موجودة ضمن علوم إسلامية أخرى-لابأس، لكن التوسع فيها والحديث عنها كثر في التصوف وتناوله أولئك العلماء بعاطفة حارة ونفس ملتاعة، وأحيانا أشعر والكلمة تخرج من مرب كبير في ميدان التصوف أو من محب لله ، أشعر كأن الكلمة فيها لذع الأشواق ونور الحب والرغبة في مرضاة الله.. عليها من قلب صاحبها رواء يجعلها تصل إلى القلوب. والتصوف من هذه الناحية يقبل يقينا، لماذا؟ لأنه تدريب على مقام الإحسان.. الإحسان تعريفه: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك»(١) هذا كلام نظري، لكن عند التطبيق كيف يتحول الإدراك النظري إلى حس حقيقي تشارك فيه المشاعر، ويكاد الانسان يلمس بيده مايريد أن يوضحه للناس، لأضرب لكم مثلاً: المدرس عندما يشرح للطلاب في الفصل حقيقة من الحقائق، إذا لم يكن هذا المدرس في دماغه من الوضوح والعمق، وفي لسانه من القدرة على الأداء ماينقل هذا الوضوح إلى القلوب والعقول فإنه سيكون مدرسًا فاشلاً.. وكذلك جعل الناس يحسون بعظمة الله، وينبعثون إلى طاعته بعزائم صلبه وشوق ملحاح، إن غرس هذه العقائد في النفوس لايقدر عليه عالم نظري، ولا عالم مرتزق ولاعالم من طلاب الدنيا، إنما على لسانه ووصل إلى القلوب، ومن هنا استطاع أولئك الصوفية الأقدمون أن يؤثروا في الجماهير حتى دخلوا أدب اللغة العربية العادي، ونقلوا منه مالا يصلح أن يكون إلا لله.

أبو فراس الحمداني- شاعر- مدح سيف الدولة بأبيات... رفض الصوفية أن تكون هذه الأبيات في سيف الدولة ونقلوها في مدح الله.

وليتك ترضى والأنسام غضاب وبيني وبين العالمين خسسراب فليتك تحلو والحياة مسريرة وليت الذي بيني وبينك عامر

١ - جزء من حديث طويل، ورواه مسلم عن عمر بن خطاب رضي الله عنه، في كتاب الإيمان جـ ٢ / ٢٩.

## وكل الذي فوق التراب تراب(١)

إذا صبح منك الود فالكل هين

نقلوها في معاملة الله، والله أولى بها في الحقيقة، والله أولى بهذه المناجاة وهذا المدح... لهم في هذا أشياء جديرة بالتأمل.. ولقد قرأت في هذا كتاب حكم ابن عطاء الله السكندري، رفضت الشروح التي حون هذا الكتاب، لكن وجدت حِكم الرجل من أنضر ماقرأت في حياتي..

في أدب السلوك ومعاملة الناس يقول:

«تحقق بأوصافك يمدك بأوصافه، تحقق بِذُلك يمدك بعزة، تحقق بعجزك يمدك بقدرته، تحقق بعجزك يمدك بقدرته، تحقق بضعفك يمدك بحوله وقوته « وهذا كلام صحيح.. لأن الله لايقبل إنسانًا يجيء إليه شامخًا.. أنت عبد مقبل على سيدك، فلماذا هذا الشموخ؟!

ويقول في هذا : «معصية أورثت ذلاً وانكساراً خير من طاعة أورثت عزاً و استكباراً» وهذا كلام صحيح، ثم يعيب على الناس ماهم فيه، فيقول: «اجتهادك فيما ضم لك، وتقصيرك فيما طلب منك، دليل على انطماس البصيرة بك» كفل الله لك شيئاً وكلفك شيئاً، ماكفله لك تنشغل به، وما كلفك به تكسل عنه؟ انطماس بصيرة، وهذا كلام صحيح، لأن الله تعالى يقول لنبيه على حتى يتعلم العباد منه: ﴿فَاصِبْرَعَكَ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحَ بِحَمْدِرَيِكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ عُرُومِ الْحَارِ مِنْ الله تعالى يقول لنبيه على ما يقولُ النبية على العباد منه: ﴿فَاصِبْرَعَكَ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحَ بِحَمْدِرَيِكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ عُرُومِ الْحَارِ مِنْ الله تعالى يقولُ لنبيه عَلَيْهِ النَّمْ وَمِنْ أَوْمَا مِنْ الله وَالله وَالله الله وَالله والله وَالله وَاله وَالله والله وَالله والله والله

تأمل ﴿ نَحُنُ نَرُو قُك ﴾ ياأخي لو أن رئيس الدولة - وما رئيس الدولة ؟ قال لك: سأعطبك كذا، فإنك تصدقه فوراً، فكيف بملك الملوك؟ لماذا ترتاب؟ ماوجه الريبة؟ لكن يقول لك ﴿ يَحُنُ نَرُو قُك ﴾ ترتاب. في التربية نجد أموراً تحتاج إلى دقة، ولذلك لا يستطبع، أو لا ينبغي أن يدخل في هذا الميدان من لا يحسنه.. من أو ائل ما كتبه «ابن

۲- سورة طه: آية ١٣٠- ١٣٢.

١- ديوانه: صد ١٨ ط. مكتبة الحياة- بيروت.

عطاء الله»: «ادفن وجودك في أرض الخمول، فما نبت مما لم يدفن لايتم نتاجه» كلمة غريبة، وربما قرأها أحد الناس الآن فقال: هذا هو الجنون الديني.. رجل يقول لتلميذه: ادفن نفسك في أرض الخمول طبعا معنى الكلمة ليس كما يتصور قصار الفكر والنظر، معنى الكلمة: لا تتقدم الصفوف حتى تنضج، لا تحاول أن تكون إمامًا قبل أن تستكمل مسوغات الإمامة... بعض الناس لأنه صنع قصيدة يريد أن يكون شاعر الغبراء.. بعض الناس لأنه كتب مقالاً يريد أن يكون أديب الأدباء، لا.. كما تختفي الحبة في التراب فلا تظهر مدة من الزمن حتى تستكمل قدرتها على الإنبات والاخصاب والإثمار، ثم تبدأ تشق طريقها لترى الشمس والهواء، كذلك على كثير من المتعلمين ألا يستعجلوا الشهرة وأن يعيشوا جنودا مجهولين يستكثرون من المذاكرة والتحصيل ومن أمور كثيرة حتى يمكن أن يكونوا نافعين.. أما الحبة التي توضع فوق ظهر الأرض فلا ثمرة لها ولا نتاج، ومادام حريصا أن يرى من أول يوم فلا خير فيه: «ادفن وجودك في أرض الخمول فما نبت مما لم يدفن لا يتم نتاجه».

ويقول: «ما بسقت أغصان ذل إلا على بذور طمع» وهي كلمة جليلة، كلمة عظيمة، وكما قال الشاعر:

ملكت نفسي مذ هجرت طبعي اليأس حر والرجاء عسبد

مادمت ترجو غنيا أو حاكما فأنت ذليل.. اليأس حر والرجاء عبد- ما دمت ترجو فأنت ذليل. عندما تيأس من الخلق وتعاملهم على أن لا أمل فيهم إطلاقًا فأنت ملك.

\* هذا فيما يتصل بالناحية الطيبة في التصوف.. وهناك نواح مخيفة.. ماهذهِ النواحي؟

النواحي كثيرة، اكتفى منها بثلاثة أمور.. الأمر الأول: كثرة المبتدعات مع جماح العاطفة، بمعنى أن ناساً كثيرين اخترعوا من عندهم أمورا كلفوا الناس بها، وعندما أنظر إلى العبادات أجد أن الشارع هو الذي استقل بتكليف الناس بها، معنى الحكم الشرعي. خطاب الله المتعلق بأفعال المكلفين.. ولذلك لايمكن أن يضع حكماً شرعياً بشر، لأن رب البشر هو الذي يكلف، نشأ عن سوء التكليف عندنا—عندما أخذ بعضنا

يكلف البعض الآخر- نشأت مفارقيات كانت من بين أسباب ضعف الأمة الإسلامية الفكري والفقهي يقول الله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْإَسْمَاءُ ٱلْحُسَّنَىٰ فَأَدَّعُوهُ بِهَا﴾(١).

هذا نص قرآني، على رأسي ، مامعنى أن ادعو الله باسمه الحسن؟ واحد يقول لك: قل يالطيف، مائة ألف مرة بالليل، هذا تكليف من عند واحد من الناس. المعنى الحقيقي للآية، أضرب له مثلين لتدرك ماالمقصود شرعًا بهذا. عندما تأمل يوسف الصديق أيامه التي مضت. لما كان طفلاً في أحضان أبويه، لما اختطف وبيع عبدًا رقيقًا بشمن بخس دراهم معدودة، لما تعرض لفتن النساء في القصور، لما أصبح واليًا على شئون المال، لما تربع على عرش مصر، استعرض هذا كله ثم أعجبه القدر وتصرف الله معه، فقال كما بين لنا القرآن: ﴿إِنَّ رَبِّ لَطِيفُ لِمَا يَشَالُ أَوْلَهُ مُو الْعَلِيمُ الْمَا يَهُ اللهُ الله على عرش مصر، استعرض هذا كله ثم أعجبه القدر وتصرف الله معه، فقال كما بين لنا القرآن: ﴿إِنَّ رَبِّ لَطِيفُ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُو الْعَلِيمُ الْمَا يَهُ مُنْ الله الله القرآن الله القرآن الله القرآن المُن المُن المُن القرآن المُن ا

ملاحظة اللطف الإلهي في تاريخ البشر، في حياة الناس، في المسالك العادية اعبد الله بهذا، بملاحظة اللطف الإلهي.. هذا في تاريخ البشرية.

مَ أَمَا فَى الأَحوال العادية فعندما ترى التراب الميت تنزل عليه المياه من السماء، فاذا الحبة المدفونة تخرج حاملة السكر والزلال والدهون والفيتامينات والأملاح . . مَنْ صَنَعَ هذا ؟ ﴿ اَلَرْتَكُو اللَّهُ اللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّكَمَاءِ مَاءً فَتُصِيحُ ٱلْأَرْضُ مُعْضَكَرَةً وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

لطيف - لطافة: ينبغى أن تُدرس، علم يُدرس، الأسماء الحسنى لها معان كشيرة، مكن أن ألحظ معنى «المنان» كيف من على أبى، كيف من على غيرى، ألاحظ المن الإلهى في كل شيء . . ولأبي حامد الغزالي كتاب اسمه «المقصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى» وهو كتاب لطيف . .

ينبغي أن يعرف الدعاة إلى الله الفرق بين أنواع التفكير البشري . .

«ابن حزم» فيلسوف، لكنه رجل مساح لظاهر الحياة والتواريخ مع ذكاء غير . عادي.

«ابن تيمية» فقيه لا نظير له في حرية الفكر والأخذ من المنابع الأصلية للإسلام،

١- سورة الأعراف، الآية ١٨٠. ٢- سورة يوسف ،الآية ١٠٠. ٣- سورة الحج، آية ٦٣

ولكنه يحمل دماغ فقيه فقط، بينما «أبو حامد الغزالي» يحمل دماغ فيلسوف، ولذلك فإن كلامه في التربية يكاد يكون المصدر الأول أو الأوحد في الثقافة الإسلامية وهذه طبائع الخلق.

من هنا أحب أن أقول للناس: من أعجبه من التصوف ما ذكرناه فليضبط نفسه بضوابط الشريعة، فالبدع كلها مرفوضة، هذه واحدة.

## الأمر الثانى :

ما يتصل بقانون السببية . . من الظلم أن أقول : إن المتصوفة من أسباب انهيار الحضارة الإسلامية لأنها وهنّت قانون السببية، لأن هذا التوهين اشترك فيه علماء الكلام وخصوصًا الأشاعرة، واشترك فيه عدد من علماء الحديث – الحقيقة أن قانون السببية قانون ملزم، وأن ما يقع لهذا القانون من خوارق هو شذوذ، والشذوذ كما قيل: يؤكد القاعدة ولا يهدمها، فإذا كانت النار تحرق فالنار تحرق، كون النار لم تحرق إبراهيم فليس معنى أن النار تخلف حريقها أو انهدم قانونها، لا . . إبراهيم وحده له معجزة خاصة، وبقى القانون على امتداده يطبق على الكل، فلو رميت أحدًا في النار فينبغى أن يُقبض على، على أننى قاتل، وما يغنى عنى أن يقال : النار كانت بردًا وسلامًا على إبراهيم، لا . . هذا كلام لا يقال، فالقاعدة قاعدة.

من أسباب انهيار الثقافة الإسلامية أن قانون السببية دعم من المتصوفين، فإن كل رجل طيب فيهم جعلوا خوارق العادات تحشو حياته، فهو يفتح الباب بغير مفتاح، ويطير في الجو بغير جناح، كل شيء سهل!!، ووجد هذا في كتب الفقه، قرأت في الفقه المالكي وفي الفقه الحنفي – مع أن أبا حنيفة و مالكًا من أثمة الرأي وليسا من أثمة الأثر – ومع ذلك قرأت كلامًا لابد من رفضه، وما ينبغي أن يقال أبدًا، ولا عصمة لأحد بعد رسول الله تلك، من ذلك قول المالكية – في كتاب من حوالي ألف صفحة أعطتنيه حكومة قطر العام الماضي، وكما تعلمون الذي يصلى الظهر في مكة يصليه قبل الذين يصلونه في القاهرة بحوالي خمس وعشرين دقيقة، لأن خطوط الطول التي تنظم الوقت لها دخل في هذا، فبين مصر، وجرنيتش ساعتان، فيجئ سائل في الفقه تنظم الوقت لها دخل في هذا، فبين مصر، وجرنيتش ساعتان، فيجئ سائل في الفقه

المالكى، ويقول: لو صلى الظهر فى مكة ثم طار - كيف طار ؟ وهذا الكلام من قرون - ووصل إلى المغرب، فهل يصلى الظهر مرة أخرى لأنه وصل قبل وجوبه على أهل المغرب ؟ هذا كلام سخيف، عيب. (١) أسقط العقل الإسلامي في ميدان الاختراع والفيزياء والكيمياء وما إلى ذلك - كلام لا يليق.

الطامة التى يقولها الأحناف أن رجلاً فى المشرق تزوج امرأة فى المغرب وولدت دون أن يتصل بها، كيف هذا ؟ يقولون: هو ابنه، فقد يكون من أهل الخطوة! اهذا الكلام عيب أن يقال، قانون السببية طحنه المتصوفون بكثير من خوارق العادات . . . ويجئ رجل ببلاهة فيقول لك: تنكر خوارق العادات ؟ هل تنكر كرامات الأولياء ؟ وفرضنا جدلاً أن رجلاً أنكر هذا، «ابن حزم» أنكر هذا ودينه محفوظ، وغيره أقر بها إذا كانت مروية بسند صحيح ورفضها إذا كانت بغير سند صحيح، فالمسألة فرعية لا دخل لها فى العقائد ولا دخل لها فى الكفر والإيمان، هذا أمر ثان يؤخذ على التصوف.

### الأمر الثالث:

هو ما يتصل بالدنيا، الدنيا سلاح خطير، يستطيع بها الإنسان بمالها وجاهها وسلطانها أن يخدم عقيدته وأن يرفع شأنها إذا كان مؤمنًا، وإذا عبدها الانسان أودت به وإذا سخرها في خدمة الحق رفعت مستواه، وأعلت درجته، وذهبت به إلى علين، أنظر إلى رجل اكعثمان بن عفان رضى الله عنه أنفق على جيش واستطاع أن يجعل المسلمين يكسبون معركة . . والآن نجد العجائب، لأن المسلمين فقراء في السنغال، في اندونيسيا، نجد نشاط التبشير المسيحى يعرض اللقمة بسرقة العقيدة، كيف نستهين بالدنيا ؟

«نعما بالمال الصالح للرجل الصالح»(٢)

إلا أنه محتمل عن طريق خوارق العادات، وعمن يستخدمون الجن، وغيرهم، وقد ذكر ذلك
 ابن تيمية والجنيد وغيرهم، فليراجع.

٢- رواه البخاري في الأدب المفرد، باب المال الصالح، وغيره.

هكذا علمنا رسول الله على، ويقول الله : ﴿ وَلَا تُوْتُوا الله عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الله عَلَمُ اللَّهِ عَلَى الله عَلَمُ اللَّهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَيْم، يقول الله في يوسف الصديق، لما ولاه شئون التموين والأموال وأصبح على خزائن الارض - تعليق القرآن على هذا:

﴿ وَكَذَالِكَ مَتَ نَالِهُ وَمُنَ فِي لَأَرْضَ بَنَبَوَّأُمِنُهَا حَيْثُ يَثَا آءُ نُصِيبُ بَرَّحَلِنَا مَن نَّشَآءُ وَ وَكَالِكَ مَتَ نَالِهُ وَمُن فِي الْأَرْضِ رَحْمَة، هذا في الدنيا، وَلَا نُضِيعُ أَجْرًا لُخُوسِنِينَ ﴾ (٢) سمى التمكين في الأرض رحمة، هذا في الدنيا، لأنه بعد ذلك يقول: ﴿ وَلَأَجُرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَقُونَ ﴾ (٣)

فلما جاء من قَبَّعُ وجه الدنيا للناس على كل حال خسر المسلمون دنياهم، فلما خسروا دنياهم وتمكن منها أعداؤهم ساوموهم على عقائدهم وشرائعهم وشمائلهم، فكانت النتيجة ما نحن فيه، الأمر يحتاج إلى إدراك الحقائق، ولذلك فإن التراث الصوفى كله كالفقه، ككثير من أبواب الثقافة الإسلامية المختلفة . . كل هذا يحتاج إلى غربلة وحسن نظر، والعصمة لكتاب الله، ولما صح من سنة رسول الله على . . أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم (٤)

#### \* وقال فيضيلة الشيخ سعيد حوي :

أولاً: إن للتصوف فيما آل إليه جانبين: جانبًا عمليًا، وجانبًا نظريًا، والجانب العملى منه ما هو متفق مع السنة ومنه ما يخالفها، والجانب النظرى فيه منه ما هو من باب الكشوفات والإلهامات، ومنه ما كان شرحًا لطريقة التحقق بالعقائد وأخلاق النفس، والمعركة القائمة حول التصوف إنما تُدور بسبب بدع الأعمال، وبسبب الكشوفات والإلهامات.

ثانيا: إن علينا في أمر التصوف واجبين: الأول: أن ندل الإنسّان على السير

١- سورة النساء، آية ٥
 ٢- سورة يوسف، آية ٥٥
 ١ نظر كتاب خطب الشيخ «محمد الغزالي» في شئون الدين والحياة، إعداد قطب عبد الحميد
 جـ ٢، ص ١٣٥-١٤٥ تحت عنوان «التصوف ما له وما عليه» بتصرف يسير.

الصحيح إلى الله عز وجل.

والثانى: أن نحرر التصوف من دخنه ليصل المسلم بذلك إلى أن يكون عنده مناعة ضد الوقوع في أسر جاهل أو جهل، وكل ذلك من أجل الوصول إلى تربية صوفية رفيعة وواقعية، وهذا الذي حاولنا فعله، ولكن هذا كما قلت سيدخلني في صراعات مع جهات متعددة بعضها صوفي وبعضها ذو حساسية خاصة أمام هذه الأمور (١)

كما قال أيضا، إن الله عز وجل يقول : ﴿وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن زَيِّكُمْ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُر ﴾(٢)

فنحن مهمتنا التبصير، والله عز وجل يقول: ﴿ مَّنِ ٱهۡتَدَیٰ فَإِنَّمَا یَهۡتَدِی لِنَفْسِهِ ﴾ (٣)
اننی حریص علی أن یوجد نوع من التصوف السلفی له شیوخه و حلقاته، حلقات
العلم والذكر، ولیس أمامی غیر هذا الطریق.

وأخيرًا فإن عصرنا عصر الشهوة وعصر الذرة وعصر المادية، لابد أن نقابل هذه الأشياء فيه بما يكافئها ويقابلها، وبجزم أقول: إن التربية الصوفية وحدها هي التي تقابل ذلك، فالشهوة لا يحل مشكلتها المقال وحده، بل لابد من الحال ولابد من البيئة والتربية، والمادية لا يكافئها الكلمة وحدها بل لابد من الشعور والذوق والإحساسات الإيمانية مع المقال، والتمرد لا يعالج بالكلمة وحدها بل يعالج بالإحسان لله والتقوى والورع والأدب، وهذا طريقه العملي هو التصوف، إنني أريد أن أضع قدم المسلم في طريق السير إلى الله ليذوق حقيقة الإيمان، وبنفس الوقت أريد أن يتعرف المسلم على معنى الحقيقة الصوفية.

وذلك لأن التصوف نزعة أصيلة في النفس البشرية فلابد أن تكون جزءا من دعوتنا، لابد أن تكون لنا مدرستنا الخاصة فيها، لأنه ليس أمامنا خيار في الرفض المطلق للإرث الصوفي ولا في القبول المطلق فكان لابد من وجود ميزان للأخذ وميزان للرفض.

١- تربيتنا الروحية للأستاذ سعيد حوى، ص ١١- ٥٢ بتصرف ط مكتبة وهبة.
 ٢- سورة الكهف، آية ٢٩.

إنه بدون الإستفادة من التسجربة الصوفية قد لا نستطيع أن نعالج الكثير من أمراض النفس البشرية التي عقدتها مسيرة الحياة وطبيعة العصر(١)

وقال الشيخ أيضا تحت عنوان: فصل في ما يسمى «شطحات الصوفية» من أعظم المآسى، ومن أفظع الانحرافات في تاريخ الإسلام والمسلمين ما أدخله الناس تحت عنوان «شطحات الصوفية» فإنه من الطامات الكبرى والدخن العظيم والبلاء الأعظم نتبرأ إلى الله ممن لا يبرأ من ذلك، سئلت عائشة رضى الله عنها كما ورد في حديث صحيح: هل رأى محمد تلك ربه عز وجل ؟ قالت: سبحان الله، لقد وقف شعرى لما قلت.

مع أن هذه القضية خلافية ومع ذلك أقشعر من ذكرها جلد أمنا رضى الله عنها، فبالله عليكم لو أن عائشة رضى الله عنها سمعت من يقول: إن محمدا علله هو الله فكيف يكون موقفها ؟.

فبالله لو أن أحداً من الصحابة سمع إنسانًا يقول عن نفسه: «أنا الله» فماذا يكون الموقف ؟ فوالله لا يكون الموقف معه إلا السيف يقطع رقبته، ولقد كان موقف المسلمين من هذا الموضوع هو هذا في كل العصور المشهود لها بالخيرية، عصر الصحابة والتابعين، وتابعي التابعين بل حتى فيما بعد ذلك حتى قتلوا الحلاج، ذكر السيوطي في «تاريخ الخلفاء» وفيها – أى في سنة (٣٠١ هـ) أدخل الحسين الحلاج مشدودًا على جمل إلى بغداد فصلب حيًا ونودي عليه: «هذا أحد دعاة القرامطة فاعرفوه، ثم حبس إلى أن قتل في سنة تسع» ويقول كذلك السيوطي في نفس الكتاب: «وفي سنة تسع أى بعد الثلاثمائة قتل الحلاج بافتاء القاضي أبي عمرو، والفقهاء والعلماء أنه حلال الدم. وفي أحواله السيئة أخبار أفردها الناس بالتصنيف والملاحظ أن ما بين سجنه وقتله كان حوالي تسع سنين مما يدل على أنه لم يتسرع في قتله فإذا كان الأمر كذلك حتى مقتل الحلاج، وقد أجمعت الأمة على وجوب قتله، أليس ذلك دليلاً على أن صدر هذه الأمة مجمع على لعنة من يتجرأ على الله بمثل ذلك، وللأسف الكبير فإن هذا

١- نفس المصدر ص ١٣- ١٦ بتصرف.

الذى قاله الحلاج فأجمعت الأمة على قتله به أصبح فلسفة تقرر وعلما يدرس حتى وجد من يذكر أنه متى يجوز للإنسان أن يقول: «أنا الله» ومتى لا يجوز، ألا لعنة الله على من لا يتبرأ ون ممن لا يتبرأ من مثل هذا، أن يشاهد الإنسان أن كل شيء فعل الله، ومن جملة ذلك أفعال الانسان نفسه هذا شيء وأن يقول الانسان عن نفسه: أنه الله، فهذا شيء آخر.

أن يشهد الانسان أن كل شيء قائم بالله هذا شيء وأن يقول إنسان عن نفسه، «أنه الله» هذا شيء آخر، إنه لمن عمى القلب والبصر والبصيرة أن تستمر مثل هذه الطامات في الأمة أياً كانت التبريرات والتأويلات: ألا يخجل هؤلاء من الله ومن عباد الله وهم يتشدقون بمثل هذا الكلام.

لقد قبال ربنا: ﴿ لَقَدَ كَفَرَ اللَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ (١) وهؤلاء يريدون أن نسلم للواحد حاله وهو يقول: «أنا الله» فأى جهل هذا، وأى كفر هذا وأى دخن وأى دغل ؟!!

وكيف يستريح قلب لسماع مثل هذا الدنس النجس ويعتبر هذا علمًا، تالله ما هو إلا تلبيسات الشيطان ووساوسه، ومع أننى في سيرى لله أذاقنى الله من فضله من معانى اسمه «الصمد» جل جلاله وهو المقام الذى زل به، وتالله لا أرى لهؤلاء إلا القتل إن أصرواعلى هذه التشدقات والدعاوى، وليس بشيء ما يتمسك به هؤلاء الضالون: يقولون: إن الحديث القدسى الصحيح، يقول: «من عادى لى وليًا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلى عبدى بشيء أحب إلى مما افترضته عليه، ولا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فاذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به، وبصره، الذى يبصر به ويده التى يبطش بها، ورجله التى يمشى بها. ولئن سألنى لأعطينه، ولئن استعاذنى لأعيذنه» (٢).

أقول: هل هذا مما يتمسك به كدليل على أنه يجوز للإنسان أن يقول عن نفسه إنه الله، والحديث نفسه يقول: «وما يزال عبدي يتقرب إلى . . » أيعمون عن كلمة العبد،

۱ – سورة المائدة، آية ۱۷ و ۷۲.

ويتمسكون بقضية مجازية ليقولوا كلمة هي الكفر بعنيه؟ ويقولون: إن الحديث القدسي يقول: «يا ابن آدم مرضت فلم تعدني، قال: يارب كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده..» الحديث (١).

أقول: هل هذا مما يتمسك به كدليل على مثل هذا، والحديث نفسه يقول: مرض عبدى فلان، أيعمون عن كلمة عبدى ويتجرأون على الله هذه الجرأة، لقد قال الله عز وجل مبينًا أن خلافته عليه الصلاة والسلام عن الله كاملة ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ وَجَلَ مَبِينًا أَن خلافته عليه الصلاة والسلام عن الله كاملة ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّا اللهِ كَامِلَةَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّا اللهِ كَامِلَةً ﴾ (٢)

٢- سورة الفتح. آية ١٠
 ٤- سورة الكهف، آية ١١٠، و فصلت : ٦

۱- رواه مسلم.

٣-سورة النساء، آية ٨٠

هذا الجنس، ويستشهدون بقوله: «أنا الحق» وبما حكى عن أبى يزيد البسطامي أنه قال: «سبحاني سبحاني» وهذا فن من الكلام عظيم ضرره على العوام حتى ترك جماعة من أهل الفلاحة فلاحتهم، وأظهروا مثل هذه الدعاوى، فإن هذا الكلام يستلذه الطبع إذ فيه البطالة من الأعمال مع تزكية النفس بدرك المقامات والأحوال فلا تعجز الأغبياء عن دعوى ذلك لأنفسهم ولا عن تلقف كلمات مخبطة مزخرفة، ومهما أنكر عليهم ذلك لم يعجزوا أن يقولوا: هذا إنكار مصدره العلم والجدل، والعلم حجاب والجدل عمل النفس، وهذا الحديث لا يلوح إلا من الباطن بمكاشفة نور الحق.

فهذا ومثله مما قد استطار في البلاد شرره وعظم في العوام ضرره حتى من نطق بشيء منه فقتله أفضل في دين الله من إحياء شره، وأما أبو يزيد البسطامي رحمه الله، فلا يصح عنه ما يحكي، وإن سمع ذلك منه فلعله كان يحكيه عن الله عز وجل يردده في نفسه كما لو سمع وهو يقول: ﴿ إِنَّنِى أَنَا اللَّهُ لا إِلنَّهِ إِلنَّا أَنا فَاعَبُدَنِي ﴾ (١) فإن ما كان ينبغي أن يفهم منه ذلك إلاعلى سبيل الحكاية.

### الصنف الثاني من الشطح:

كلمات غير مفهومة لها ظواهر رائعة. و فيها عبارات هائلة، وليس وراءها طائل، وتلك إما أن تكون غير مفهومة عند قائلها بل يصدرها عن خبط في عقله وتشويش في خياله لقلة إحاطته بمعنى كلام قرع سمعه، وهذا هو الأكثر، وإما أن تكون مفهومة له ولكنه لا يقدر على تفهيمها وإيرادها بعبارة تدل على ضميره لقلة ممارسته للعلم وعدم تعلمه طريق التعبير عن المعانى بالألفاظ الرشيقة ولا فائدة لهذا الجنس من الكلام إلا أن يشوش القلوب ويدهش العقول ويحير الأذهان أو يحمل على أن يفهم منها معان ما أريدت ويكون فهم كل واحد على مقتضى هواه وطبعه. ثم بعد كلام يقول الشيخ الغزالى: وأما الطامات فيدخلها ما ذكرناه في الشطح، وأمر آخر يخصها وهو صرف ألفاظ الشرع عن ظواهرها المفهومة إلى أمور باطنة لا يسبق منها إلى الأفهام فائدة كدأب الباطنية في التأويلات فهذا أيضًا حرام، وضرره عظيم، فإن الألفاظ إذا صرفت عن مقتضى ظواهرها من غير اعتصام فيه بنقل عن صاحب الشرع ومن غير ضرورة عن مقتضى ظواهرها من غير اعتصام فيه بنقل عن صاحب الشرع ومن غير ضرورة

۱- سورة طه، آية ۱

تدعو إليه من دليل العقل اقتضى ذلك بطلان الثقة بالألفاظ وسقط به منفعة كلام الله تعالى وكلام رسوله علله فإنه ما يسبق منه إلى الفهم لا يوثق به والباطن لا ضبط له، بل تتعارض فيه الخواطر ويمكن تنزيله على وجوه شتى وهذا أيضًا من البدع الشائعة العظيمة الضرر، وإنما قصد أصحابها الإغراب لأن النفوس ماثلة إلى الغريب ومستلذه له وبهذا الطريق توصل الباطنية إلى هدم جميع الشريعة بتأويل ظواهرها وتنزيلها على رأيهم كما حكيناه من مذاهبهم في كتاب المستظهري المصنف في الرد على الباطنية وهناك تأويل أهل الطامات قول بعضهم في تأويل قوله تعالى : ﴿ أَذْ هَبَاۤ إِلَىٰ فَرَّعَوْنَ إِنَّهُۥ طَغَين﴾ (١) إنه اثمارة إلى قلبه، وقال: هو المراد بفرعون وهو الطاغي على كل إنسان، وفي قوله تعالى : ﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ ﴾ (٢) أي كل ما يتوكأ عليه ويعتمده مما سوى الله عز وجل فينبغي أن يلقيه. وفي قوله ﷺ: «تسحروا فإن في السحور بركه» أراد به الاستغفار في الأسحار وأمثال ذلك حتى ليحرفون القرآن من أوله إلى آخره عن ظاهره، وعن تفسيره المنقول عن ابن عباس وسائر العلماء وبعض هذه التأويلات يعلم بطلانها قطعًا كتنزيل فرعون على القلب، فإن فرعون شيء محسوس تواتر إلينا النقل بوجوده، ودعوة موسى له، كأبي جهل وأبي لهب وغيرهما من الكفار وليس من جنس الشياطين والملائكة مما لم يدرك بالحس حتى يتطرق التأويل إلى ألفاظه وكذلك حمل السحور على الإستغفار فإنه كان ﷺ يتناول الطعام، ويقول: «تسحروا وهلموا إلى الغذاء المبارك»(٣) فهذه أمور يدرك بالتواتر والحس بطلانها نقلاً وبعضها يعلم بغالب الظن وذلك في أمور لا يتعلق بها الإحساس فكل ذلك حرام وضلالة وإفساد الدين على الخلق ولم ينقل شيء من ذلك عن الصحابة ولا عن التابعين ولا عن الحسن البصرى مع إكبابه على دعوة الخلق ووعظهم فلا يظهر لقوله على : «من فسر القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار» الرواية المعروفة لهذا الحديث : من قال في القرآن بغير علم، وفي رواية : فليتبوأ مقعده من النار»(١٠(٤). هـ (٥)٠

٧- سورة القصص، آية ٣١

١- سورة طه، آية ٤٣

۳– رواه أبو داود والنسائي.

٤ - رواه الترمذي وغيره، وقد صححه الترمذي وضعفه غيره.

٥- تربيتنا الروحية للأستاذ سعيد حوى ص ٢٧٧- ٢٨٢.

### عقيدة المسلم

فاأنا المقر بأنني وهابي رب سوى المتفرد السوهاب قبر له سبب مــن الأسباب عين، ولا نصب من الأنصاب اللــه ينفعنــي ويدفع ما بــي في الدين ينكره أولو الألباب أرضاه دينًا، وهو غير صواب بخلاف كلل مؤول مرتاب فيه مــقال الســـادة الأنجاب وابن حـــنبل التقى الأواب صاحوا عليه مجسم وهابي فليك الحب لغربة الأحباب من شر کل معاند سیباب متمسكين بسنة وكستاب ولهم إلى الوحيين خيير مآب غرباء بين الأهل والأصحاب ومشسوا على منهساجهم بصواب

إن كان تابع أحمد متوهب أنفى الشريك عن الاله فليس ليي لاقبية ترجى ولا وثن ولا كبلاولا حبجين لاشجرولا أيضا ولست معلقا لتميمية لرجاء نفع، أو لدفع بليـــة والابتداع وكل أمر مسحدث أرجي بأني لا أقياربه ولا وأعوذ مين جهمية عنها عنت والاستواء فان حسيبي قبدرة الشافعي ومالك وأبي حنيفة وبعصرنا مسن جاء معتقدًا بسه جاء الحديث بغربة الاسللم فاللمه يحمينا، ويحفظ ديننا ويؤيد الدين الحنيف بعصب لا يأخذون برأيهم وقياسهمم قد أخبر الختار عنهم أنهم سلكوا طريق السالكين إلى الهدى

عنهم فقلنا ليس ذا بعجماب إذ لقبوه بساحر كيذاب ومكرمة وصدق جرواب وعلى جميع الآل والأصحاب(١)

من أجل ذا أهل الغلو تنافروا نفر الدين دعاهم خير السورى منع علمهم بأمانة وديانة فيسه صلى عليه الله منا هب الصبا

١ قصيدة الشيخ «ملا عمران، نقلا عن كتاب حقيقة الصوفية في ضوء الكتاب والسنة»
 ص ٤٣ و ٤٤

شبهات التصبوف

### الخاتمة

وبعد .. فلقد كثر الكلام في التصوف وفي الصوفية وتشعبت الآراء فيهم، فمن مادح لهم مثنى عليهم حتى ليكاد يحكم بكفر كل من لم يكن ينتمي إليهم، ويعترف بفضلهم ويركع خاضعا أمامهم.

ومن منكر عليهم مُكَفِرٍ لهم حتى ليكاد يجزم بعدم انتماء أحد منهم في الحقيقة إلى الإسلام.

والعجيب في الأمر أن كل فريق من المادحين والقادحين في التصوف قد وجد في الصوفية، وفيما هو مدون على أنه من التصوف من الحجج والبراهين على صدق مدعاة ما يوهمه بصحة ما ذهب إليه مطلقًا دون قيد أو شرط.

لذلك كان موضوع البحث الذى بين أيدينا من الموضوعات الشاقة فعلاً، والتى يصعب على الباحث البت فيها بسهولة إلا إذا استقرت الآراء والمذاهب. ونوقشت الموضوعات نقاشاً علميًا نزيهاً بعيداً عن التعصب المقيت، وهذا ما حاولت أن أنهجه من منهج في كتابة هذا البحث كما بينت في المقدمة ومع الذى ذكرته فإننى لا أدعى أننى قد أحطت بالموضوع كله من جميع جوانبه، ذلك أن الموضوع واسع جداً، وحساس جداً، واسع لأن التصوف بحر لا ساحل له، فمن خاض في موضوعاته وحاول استقراء شيء من آراء أصحابه، فكأنما يطلب مستحيلاً.

وحساس لأنه ربما يفهم من مناصرة قول في التصوف ومعارضته أحد أمرين: كل منهما أخطر من الآخر، ففي الحالة الأولى قد يفهم منها أن الكاتب يناصر التصوف مطلقًا، وينادى به على علاته، أو هو من الصوفية فعلاً، وهذا ما لا صحة له إطلاقًا، وإلا فإن طرد هذا يعنى أن ابن تيمية وغيره من الأثمة الذين فندوا القول في موضوعات التصوف فصححوا بعضها وأظهروا خطأ البعض الآخر، أن كل هؤلاء صوفية أو مروجون لها.

وفى الحالة الثانية قد يفهم أن سبب معارضة أقوال الصوفية ناتج عن عداء مستحكم فى نفوس أتباع ابن تيمية وتلاميذه للتصوف والصوفية مطلقًا، بل ربما ذهبوا إلى أن العداء لجميع أولياء الله الصالحين، متمثلا فى صورة عداء للصوفية.

وهذا أيضا لا صحة له إطلاقًا، لأن كل رجل يؤخذ منه ويرد عليه إلا رسول الله على أيضا لا صحة له إطلاقًا، لأن كل رجل يؤخذ منه ويرد عليه إلا رسول الله على غداء مستحكم له، وإلا كان الفقهاء كلهم وهم من خيرة أولياء الله – أعداء لأولياء الله لما كان بينهم من معارضات ومناقشات.

وبعد هذا فإننا نوضح أولاً أن كل ما صدر منا من أحكام على الصوفية إنما أساسه الأول صحة نسبة هذه النصوص والتصريحات التي نقلناها إليهم.

فحكمنا وموافقتنا للإمام ابن تيمية مبنى على هذا الأساس، فإن ثبت أن هذا أساس غير صحيح فلا حكم عليهم إلا بما يصح عنهم فعلاً، وهذا هو منهج الإمام ابن تيمية رحمه الله، وذلك مضبوط بقولة الشافعي:

كلامي صحيح يحتمل الخطأ، وكلام غيري خطأ يحتمل الصواب (والله أعلم).

كتبه أبوحفص عبد المحزيز عبد المحرم ١٤١٢هـ يونيو١٩٩٢م



#### المراجع

- ١ ابن تيمية: مجموع الفتاوي
  - ٢ مجموع الرسائل الكبرى
    - ٣ جامع الرسائل
    - ٤ الصوفية والفقراء
      - ه النبوات
  - ٦ حقيقة مذهب الاتحاديين
- ٧ الفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان
  - ٨ ابن القيم: مدارج السالكين
    - ٩ ابن خلدون: المقدمة
    - ۱۰ ابن الجوزى: تلبيس إبليس
    - ١١. ابن عربي : مواقع النجوم
      - ١٢ الفتوحات المكية
        - ١٣ فصوص الحكم
- ١٤ ذخائر الأعلاق شرح ترجمان الأشواق
  - ١٥ أبو حامد الغزالي: إحياء علوم الدين
    - ١٦ مشكاة الأنوار
    - ١٧ أبو بكر الجزائرى: عقيدة المؤمن
      - ١٨ منهاج المسلم
      - ١٩ إلى التصوف يا عباد الله
      - ۲۰ محمد الغزالى: عقيدة المسلم
        - ٢١ الجانب العاطفي في الإسلام

| خطب الشيخ محمد الغزالي جـ ٢          | **  |
|--------------------------------------|-----|
| الشعراني : الكبريت الأحمر            | 77  |
| الطبقات الكبرى                       | ۲ ٤ |
| المناوى : الكواكب الدرية             | 70  |
| فيض القدير                           | ۲٦  |
| القشيرى: الرسالة                     | **  |
| البقاعي : مصرع التصوف                | 47  |
| الكلاباذي : التعرف لمذهب أهل التصوف  | ۲۹  |
| السلمي : طبقات الصوفية               | ٣.  |
| على بن حرازم : جواهر المعاني         | ٣١  |
| مصطفى غلوش: التصوف في الميزان        | ٣٢  |
| محمد عثمان: الهبات المقتبسة          | ٣٣  |
| الرطبي : منحة الأصحاب                | ۳٤  |
| البكرى: بلغة المريد                  | 70  |
| عبد الحليم محمود : المنقذ من الضلال  | ٣٦  |
| عبد القادر الجيلاني : الغنية         | ٣٧  |
| الزمخشري : تفسير الكشاف              | ٣٨  |
| ابن كثير: تفسير القرآن العظيم        | 4   |
| أحمد بن حنبل: الزهد                  | ٤٠  |
| أبو الحسن الندوي : ربانية لا رهبانية | ٤١  |
| سعيد حوى : تربيتنا الروحية           | ٤٢  |
| لين : المصريون المحدثون              | ٤٣  |
| جوتييه : المدخل                      | £ £ |
| نيلسون : الصوفية في الإسلام          | ٤٥  |

شبهات التصوف

| نيكلسون: في التصوف الإسلامي                                   | ٤٦  |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| الجرجاني : التعريفات                                          | ٤٧  |
| السهروردي : عوارف المعارف                                     | ٤٨  |
| صديق خان : فتح البيان                                         | ٤٩  |
| ابن منظور : لسان العرب                                        | ۰۰  |
| طاش كبرى زاده : مفتاح السعادة                                 | 01  |
| محمد رشيد رضا : تفسير المنار                                  | 07  |
| الدباغ: الإبريز                                               | ٥٣  |
| البيطار: النفحات القدسية                                      | ૦ દ |
| الكمشىخانلى : جامع الأصول                                     | ٥٥  |
| يوسف القرضاوي : ثقافة الداعية                                 | 70  |
| جولدزيهر: العقيدة والشريعة                                    | ٥٧  |
| أحمد بن محمد بناني : موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية | ٥٨  |
| طه الدسوقي : في ظلال التصوف الإسلامي                          | ०९  |
| السراج: اللمع                                                 | ٦.  |
| عبد الرحمن الوكيل: هذه هي الصوفية                             | 17  |
|                                                               |     |

\* \* \*

رَفَحُ عِس (الرَّحِيُّ (الْبَخِّسِيُّ رُسِيكُسُرُ (الْبَرْرُ (الْفِرْدُوكُسِسَ السِيكُسُرُ (الْفِرْدُوكُسِسَ



## الفهرس

| صفحة | الموضــوع ال                                 |
|------|----------------------------------------------|
| 0    | مقدمة الكتاب                                 |
| ٧    | مقدمات حول معنى التصوف                       |
| ١٨   | متى ظهر التصوف؟                              |
| 3 7  | وأين ظهر التصوف                              |
| 40   | أقسام المتصوفة                               |
| ٣٣   | فرق الصوفية                                  |
| ٣٧   | عقيدة المتصوفة                               |
| ٣٧   | وحدة الوجود                                  |
| ٥٨   | وحدة الأديان                                 |
| 77   | آثار عقيدة الإتحاد والحلول                   |
| 3.5  | الفارق بين وحدة الوجود ووحدة المشاهدة        |
| 70   | بطلان نظرية وحدة الوجود                      |
|      | بطلان نظرية الإتحاد والحلول (عقليا)          |
|      | بطلان نظرية الإتحاد والحلول (شرعيًا)         |
| ٧٥   | النبي محمد صلى الله عليه وسلم عند الصوفية    |
| ٨٠   | نورانية النبي محمد ﷺ                         |
| 9.4  | زعم الصوفية بأن النبي يعلم الغيب             |
| 9 &  | زعمهم بأن النبي محمد ﷺ يعلم القرآن قبل نزوله |
| 1    | الأولياء عند الصوفية                         |
| 1    | معنى الولى، و من هم الأولياء ؟               |

| 1.7         |       | خاتم الأولياءنام الأولياء               |
|-------------|-------|-----------------------------------------|
| ۱۰۸         |       | الرد عليهم في بيان المعنى الصحيح        |
| 111         |       | مراتب الأولياء الوصول إلى الولاية       |
| ١١٧         |       | معنى الكرامة                            |
| ١٢.         |       | الفرق بين الكرامة وغيرها للمسلم         |
| 177         |       | نماذج من الكرامات عند أهل الحق          |
| ۱۳۱         |       | الأحوال الثبيطانية بخلاف الكرامة للسيسي |
| ١٣٤         |       | الفرق بين الولى الصادق والدعى الكاذب    |
| ١٣٧         |       | تماذج وأنواع من الكرامات عند الصوفية    |
| ١٤٤         |       | خزی <b>صوفی</b> خزی <b>صوفی</b>         |
| 127         | · · · | أقطاب الصوفية                           |
| 101         |       | الديوان الصوفي                          |
| ۱٥Ŷ         |       | الشريعة والحقيقة عندالصوفية             |
| 771         |       | قصة موسى مع الخضر                       |
| ۱٦٨.        |       | شيوخالصوفية وتقديسهم يسيسي              |
| ۱۷۳۰        | -     | حدود الطاعة المشروعة من المريد للشيخ    |
| 179         |       | مقامات الصوفية وأحوالهم                 |
| ١٨٢         | t e e | مقام الفقر                              |
| ١٨٥         |       | مقام الزهد                              |
| ۱۹۳         |       | مقامالتوكل                              |
| ۱۹۹         |       | مقامالتوبة                              |
| ۲ <b>۱۰</b> |       | مقام الفناء                             |
|             |       | أذكار الصوفية                           |
|             |       | كيفية الذكر                             |
|             |       | ذكر رسول الله ﷺ                         |

| 777         | نماذج من أوراد الصوفيةناذج من أوراد الصوفية |
|-------------|---------------------------------------------|
| ۲۳۳         | إيمان الصوفية بكتبهم وزعمهم بأنها أسرار     |
| 770         | هل هناك تصوف سنى ؟                          |
| ۲۳۷         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •     |
| 7 7 9       | آراء وعلماء «حول التصوف»                    |
| ۲٤.         | رأى فضيلة الشيخ/يوسف القرضاوي               |
| Y           | رأى فضيلة الشيخ / محمد الغزالي              |
| 707         | رأى فضيلة الشيخ / سعيد حوى                  |
| 709         | قصيدة من الشعر «عقيدة المسلم»               |
| 177         | الخاتمة                                     |
| 777         | المراجع                                     |
| <b>77</b> V | الفهر س                                     |

### تم بحمد الله

\* \* \*

التصميم الداخلى: [الكلاملة لخدمات الطباعة من على الغاياتي \_ عابدين \_ ت : ٣٩١٣١٦٥

رَفَعُ عبر الرَّحِي الْنَجَرِي (سِلنر) الانْر) الفردوب www.moswarat.com

# يصدر قريباً إن شاء الله

# 

تأليف أبي حفص عمر بن عبد المعزيز قريشي مدرس بكلية الدعوة الإسلامية جامعة الأزهر



رقم الإيداع ٧٠٤٨ / ٢٩



### www.moswarat.com

